
 

1 
 

ANSARI MEMORIAL SERIES  
 
 

EL CÓRAN Y LA LUNA 
 
 

Metodología Divina para la Recitación Mensual del Corán 
 
 
 

 

EL CÓRAN 
Y LA LUNA 

 
 
 

Metodología Divina para 
la Recitación Mensual del Corán 

 
 
 
 
 
 
 
 

IMRAN N. HOSEIN 
 

Traducido al español por Albert López-Álvarez 
 

IMRAN N. HOSEIN PUBLICATIONS 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

2 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Publicado en inglés por 
Imran N. Hosein Publications 

3, Calcite Crescent, 
Union Hall Gardens, 

San Fernando. 
Trinidad and Tobago 

 
Website: www.imranhosein.org 

Bookstore: www.imranhosein.com 
Email: inhosein@hotmail.com 

 
Copyright: © Imran N. Hosein 1441 (H); 2020 (G) 

 
 
 
 
 
 

  



 

3 
 

¡ANOTACION DEDICADA AL AMABLE LECTOR! 
 

 
¡‘Conocer’ la Verdad y ‘degustar’ la Verdad no es lo 
mismo! A menos y hasta que vueles sobre las alas del 
tiempo, nades en el océano del tiempo, pierdas la 
conciencia del tiempo en un mundo sin tiempo, ¡aún no 
has ‘conocido’ la Verdad! El Corán debe recitarse con la 
‘luna’, y luego estudiarse como las ‘estrellas’, 
precisamente por esa emoción, ¡para ‘probar’ la Verdad! 
Aquellos cuya luna se encuentra en Arabia Saudita o en 
Marruecos, aunque estén en Londres, no lo saben, y quizá 
nunca lo sabrán. Pero ustedes, nuestros amables lectores, 
ahora lo saben; así que, ¡viajen con el Corán, y algún día, 
tal vez, serán bendecidos con una emocionante 
experiencia de intemporalidad, —y, eventualmente, 
degustarán el ‘sabor’ de la Verdad! 

 
 فَلآَ أقُۡسِمُ بِٱلشَّفقَِ 
 وَٱلَّيۡلِ وَمَا وَسَقَ 
 وَٱلۡقَمَرِ إِذَا ٱتَّسَقَ 

 لَترَۡكَبنَُّ طَبَقاً عَن طَبقَٖ 
(Corán, al-Inshiqāq, 84:16-9) 

 
“¡PERO NO! Juro por el crepúsculo (la puesta de sol) que 
luego pasa a la noche que se despliega, y (juro) por la 
luna mientras crece hasta su plenitud, - ciertamente 
podrás viajar de etapa en etapa (a través del tiempo).”  

 



 

4 
 

 إنَِّ عَليَۡنَا جَمۡعَهۥُ وَقرُۡءَانَهۥُ
هُ فَٱتَّبِعۡ قرُۡءَانَه ُۥ  فَإذَِا قَرَأۡنَٰ

 ثمَُّ إِنَّ عَليَۡنَا بَيَانَه ُۥ
(Corán, al-Qiyāmah, 75:17-19) 

 
“Así pues, nos corresponde reunir todas las revelaciones y 
juntarlas, y nos corresponde hacer que se reciten como 
deberían ser recitadas. Así, cuando recites (el Corán), 
debes seguir esa manera de recitación; y después, 
explicarla.” 
 
[Alá, El Creador, nos reveló el Corán a través del Ángel 
Gabriel, que descendió con esa recitación Divina al 
bendito Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con 
él) cada noche del mes de Ramadán, y fue aquí donde se 
completó la recitación de todo el Corán en ese único mes 
lunar.] 

 
هُ تنَزِيلاٗ  لۡنَٰ هُ لِتقَۡرَأهَۥُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكۡثٖ وَنَزَّ  وَقرُۡءَانٗا فَرَقۡنَٰ

(Corán, al-Isra’, 17:106) 
 
“Este es un Corán que hemos dividido en partes, (es decir, 
en “Suwar” el plural de “Surah”. Lo hemos hecho para que 
puedas recitarlo a la gente por intervalos, y conforme a 
esas divisiones como Suras. También lo enviamos poco a 
poco.”  
 



 

5 
 

[Una “Sūrah” es un muro. Dado que Alá, El Altísimo, ya ha 
construido los muros dentro del Corán, se deduce que 
nadie está autorizado a construir más muros en el Corán.] 
 
[Este autor opina que el milagroso Corán no puede ser 
traducido a ningún otro idioma; por lo tanto, en este libro 
nos limitamos a ofrecer una explicación y un comentario 
de los versículos del Corán citados en el mismo. Cada vez 
que se cita un versículo del santo Corán, 
proporcionaremos el nombre de la “Sūrah” y el número del 
versículo directamente debajo del texto en árabe; y debajo 
de eso, ofrecemos una explicación, en lugar de una 
traducción, del versículo en cuestión.] 
 
  



 

6 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedicado a mis queridos estudiantes de la bienaventurada 
Mombasa 

 
Amani Chifwete & 

Abu Muhammad Jeilani 
 

¡Que estuvieron conmigo bajo la lluvia y el sol luciente! 
 
  



 

7 
 

 
Contenidos: 

 
Prefacio .............................................................8 
 
1. La palabra ‘Corán’ significa ‘Recitación.....................11 
 
2. ¿Por qué las Suras más largas están al principio del 
Corán y las más cortas al final? ................................19 
 
3. Separando el Corán .................................. 32 
 
4. Método divinamente ordenado para recitar el Corán 
durante el mes de Ramadán ......................................38 
 
5. Recitando el Corán y viviendo en armonía con el tiempo 
lunar ......... 53 
 
6. Dajjāl, la Luna y el sistema temporal en islam 
......................... 61 
 
7. Beneficios de recitar el Corán como debería ser recitado 
................ 82 
 
Conclusión ................................................ 85 
 
Lista de libros del mismo autor ...................92 

 
  



 

8 
 

Prefacio. 
 
 
Este libro sobre el tema de 'El Corán y la Luna: 
Metodología para la Recitación Mensual del Corán', es un 
volumen complementario de mi libro anterior titulado 
'Metodología para el Estudio del Corán'; pero que ahora 
será renombrado: 'El Corán y las Estrellas: Metodología 
para el Estudio del Corán'. 
 
Estuve en Londres en la noche del 29 del mes de Shabān 
1440(H) cuando se supo que la luna de Ramadán no se 
había visto en ningún lugar del Reino Unido, y aun así los 
alumnos musulmanes declararon que el Ramadán había 
comenzado en el Reino Unido. ¡Las 'ovejas' y el 'ganado' 
los siguieron ciegamente! El mismo error se repitió en 
1441(H) cuando nuevamente comenzaron el ayuno un día 
antes, basándose en el argumento de que habían llegado 
al día 30 de Shabān. ¡Las 'ovejas' y el 'ganado' los 
siguieron ciegamente de nuevo! 
 
Esta gente actuó sobre la base de un anuncio de que la 
luna fue vista en el reino de Dajjāl, es decir, Arabia 
Saudita, y puesto que el mes había comenzado en Arabia 
Saudita, aceptaron el nuevo mes y al hacerlo cometieron 
un error tan tonto como peligroso al apartarse del sistema 
de tiempo ordenado por, evidentemente, Alá, El Sutil. Este 
libro explica ese error. Aquellos que tomaron esa decisión 
errónea, así como los que la aceptaron y la siguieron, 



 

9 
 

serán interrogados el Día del Juicio por lo que hicieron. 
Dado que comenzaron el mes de Ramadán (o terminaron 
el mes de Shabán antes del Ramadán) en el día 
equivocado, la implicación es que perdieron la noche más 
grande de todo el año, es decir, “Lailatul Qadr”; y se causó 
un daño aún mayor cuando, en consecuencia, perdieron la 
capacidad de conectar el tiempo lunar con el tiempo 
cósmico y, por tanto, con el Tiempo Absoluto. Solo el 
tiempo lunar puede llevarnos a un mundo atemporal; 
podemos incluso escalar una montaña para sentarnos en 
una cueva, en un esfuerzo por viajar a otros mundos de 
espacio y tiempo, — pero si no vivimos en tiempo lunar, 
¡no viajaremos a ninguna parte! 
 
Probablemente esta gente no es consciente de que solo el 
tiempo lunar puede llevarnos a un mundo atemporal, y que 
quien nunca haya probado la intemporalidad 
eventualmente puede convertirse en prisionero del 
“Dunyah.” 
 
El Imán de la Mezquita de Purley, en Croydon, cerca de 
Londres, hizo una solicitud con lágrimas en los ojos para 
que se abordara el tema de la observación de la luna para 
el inicio del mes lunar en el islam, de manera que los 
musulmanes pudieran estar mejor guiados en ese asunto. 
Este libro surgió como consecuencia de mi intento de 
responder a esa solicitud, y estoy seguro de que nuestra 
explicación sobre el tema del Dajjāl y el Sistema del 
Tiempo en el islam ahora disuadirá a aquellos 



 

10 
 

musulmanes que tienen la capacidad de 'pensar', de 
seguir nuevamente a quienes, aunque estén en Londres, 
se apresuren imprudentemente a abrazar la luna vista en 
Arabia Saudita o vista en Marruecos. 
 
Estoy agradecido por las numerosas ofertas de ayuda que 
recibí de tanta gente para cubrir el costo de imprimir este 
libro en varios idiomas, de manera que, además de estar a 
la venta en mi librería en línea, www.imranhosein.com  se 
podrán distribuir gratuitamente gran número de copias en 
el Reino Unido y también en otros lugares. Que Alá, el 
Más Bondadoso, os bendiga a todos. “Amín”. Aquellos que 
lean este libro y deseen participar en el esfuerzo de 
imprimir gran número de copias para su distribución 
gratuita alrededor del mundo, por favor, que se pongan en 
contacto conmigo por correo electrónico. Si también 
desean que venga en persona a enseñar este tema a su 
comunidad, por favor envíenme un correo electrónico y, si 
Alá así lo quiere, vendré a visitarles a ustedes.  
 
INH  
Email: inhosein@hotmail.com  
Shawwāl, 1441. En la isla caribeña de Trinidad. 
 
  



 

11 
 

 
 

CAPITULO UNO. 
 

La palabra ‘Corán’ quiere decir ‘Recitación’ 
 
La Torah, o, el antiguo testamento, es el nombre de la 
escritura revelada y enviada a Moisés, o, Nabī Mūsa; lo 
mismo que los Salmos, es la escritura revelada y enviada 
al profeta David, o, Nabī Dāud, y el Evangelio, o el Inyīl, es 
la escritura revelada y enviada al Mesías, o, Nabī ‘Īsā ( 
 Todas estas escrituras reveladas, tienen un.( عليهم السلام
nombre, pero la última escritura revelada que fue enviada 
a Nabī Muhammad (صلي الله عليه و سلم), se llama simplemente 
“Corán”—y quiere decir “ recitación”.   
Además, la primera palabra revelada en el Corán fue el 
imperativo divino:  ْ اق رْ  َأ “Recita”.  

Puesto que el Corán fue enviado a gente que piensa, 
todos los seres humanos tienen la obligación de entender 
este nombre. ¿Porque sería este texto llamado 
simplemente “recitación”? y, ¿porque el imperativo “recita” 
fue la primera palabra revelada?  

Nuestra respuesta a las preguntas anteriores es que ha 
sido la sabiduría divina la que intercedió en la elección del 
nombre, lo que establece imperativamente que esta única 
última escritura divina enviada a la humanidad está 
destinada, ante todo, a ser recitada.   



 

12 
 

Nuestra opinión adicional es que, dado que tenemos el 
deber primordial de recitar el Corán, la implicación es que 
no podemos estudiar verdaderamente el Corán a menos 
que lo estemos recitando continuamente. ¡La recitación 
viene primero! ¡El estudio después!  

Existen ciertos preparativos para recitar el Corán que son 
bien conocidos y no necesitan ser mencionados, excepto 
brevemente. Por ejemplo, debemos buscar protección con 
Alá, el Altísimo, del Satanás maldito antes de recitar el 
Corán (an-Nahl, 16:98); además, el Divino Corán debe 
recitarse con “Tartīl”, es decir, de manera melodiosa (al-
Muzammil, 73:4); debemos escuchar atentamente cuando 
otros están recitando el Corán (al-‘Arāf, 7:204). Pero, lo 
más importantemente, siempre debemos permanecer 
conscientes del hecho de que Alá, El Más Alto, nos ha 
enviado en el Corán, es decir, aquello que tiene 
propiedades curativas, y que así puede tanto proteger 
nuestra salud como restaurarla cuando caemos víctimas 
de los grandes peligros para la salud física, moral y 
espiritual que se extenderán por el mundo en el Fin de los 
Tiempos. Alá, El Más Alto, ha declarado que “nadie, salvo 
el que tenga el corazón limpio y puro, puede siquiera tocar 
el Corán (indicando que el conocimiento en el Corán no 
puede ser penetrado excepto por aquel que tiene un 
corazón fiel a la Verdad); así, el “Shifā” o la curación, y 
también la pureza, que la recitación continua del Corán 
proporciona, restaura el corazón a ese estado de pureza 
que hace posible que el Corán sea estudiado y 
comprendido. 



 

13 
 

Los estudiosos orientalistas de las universidades 
occidentales como Oxford, Cambridge, Temple, Yale, 
Harvard, Columbia, la Sorbona, y otras, que están 
condecorados con doctorados en Estudios Islámicos, y 
que actúan como consejeros, guías espirituales y 
directores de tesis doctorales sobre el islam (pero que 
despreciarían a obligación de recitar el Corán con fe plena 
y con el corazón puro) ahora se revelan como académicos 
cuya erudición en el Corán es tan liviana y trivial que ni 
siquiera pueden tocar el conocimiento y la sabiduría que 
se encuentran escondidos en el mismísimo Corán. A esto 
se refería Alá (SW) cuando decía que sólo aquellas 
personas cuyos corazones estén limpios y puros (llenos 
de fe) pueden estudiar verdaderamente el Corán: 

الْمُطَهَّرُونَ  إلاَِّ  يَمَسُّهُ  لاَ   

(Corán, al-Wāqi’ah, 56:79) 

“Nadie puede adquirir el conocimiento del Corán, excepto 
aquellos que Tengan el corazón puro y limpio.” 

Para poder estudiar el Corán, hay que tener el corazón 
limpio, no sólo se debe tener fe en el Corán como la 
Palabra del Único Dios, sino que también se debe ser fiel 
a la 'Verdad'. Este escritor se apresura a declarar, 
enfáticamente, que la Verdad no tiene ninguna tolerancia 
para la 'opresión'. Aquellos que no puedan reconocer, o 
simplemente, que les resulte inconveniente reconocer, que 
los Estados Unidos han estado oprimiendo al gobierno y al 
pueblo venezolano desde que Hugo Chávez rompió las 
cadenas que sometían su país al Tío Sam con el 



 

14 
 

respaldado de las masas pobres de Venezuela, aquellos 
¡son un pueblo sordo, mudo y ciego con un estatus similar 
al de 'un rebaño de ovejas' y no son otra cosa que 
'ganado'! Hay que decir también que todos aquellos que 
apoyan a un 'opresor', ¡son ellos mismos opresores! 
¡Tales personas tienen corazones que carecen de fe y, por 
lo tanto, carecen de la Verdad!  

Este libro está escrito para recordar a nuestros lectores 
que lo primero que se requiere para que alguien sea fiel al 
Corán es recitarlo constantemente. Existe un vínculo 
inquebrantable entre la 'recitación' continua y el 'estudio' 
del Corán. Esta es la clara implicación de los siguientes 
versículos, en los que la 'explicación' del Corán sigue a la 
'recitación':  

وَقرُْآنَهُ  جَمْعَهُ  عَليَْنَا إِنَّ  .17 قرُْآنَهُ   فَاتَّبِعْ  قرََأْنَاهُ  فَإذَِا .18  بَياَنَهُ  عَلَيْنَا إِنَّ  ثمَُّ  .19   

(Corán, al-Qiyāmah, 75:17-19) 

“¡Somos Nosotros los encargados de juntarlo y de recitarlo 
(como debería ser recitado)! 

Y, cuando lo recitéis, ¡recitadlo como se debe! 

Después, a Nosotros nos toca explicarlo.” 

Ahora planteamos la pregunta: si este libro debe ser 
recitado, ¿hay una manera especial de recitarlo, o somos 
libres de recitarlo como queramos?  

  



 

15 
 

 

¡Recita el Corán de la manera en que Allah Altísimo lo 
recita!  

Alá, El Creador, ha ordenado que el Corán sea recitado de 
la misma manera en que Él lo recitó:   

قرُْآنَهُ  فَاتَّبِعْ  قَرَأْنَاهُ  فَإذَِا  

“(Y cuando recitemos este Corán, oh, Muhammad,) ¡debes 
seguir esa manera de recitación!” 

(Corán, al-Qiyāmah, 75:18) 

El lector tendrá curiosidad de saber ¿en qué momento Alá, 
El Omnipotente, recitó el Corán al Profeta Muhammad (و 
 ,Hay bastantes evidencias de que el Corán ?(سلم صلي الله عليه
siendo una revelación divina, descendió durante un 
periodo de 23 años al Corazón mismo del Profeta. Este 
tipo de revelación es llamada: “Wahī.” Pero solo 
conocemos un caso de recitación divina de todo el Corán 
al Profeta, es decir, “Qira’a,”; eso fue, por supuesto, 
cuando el ángel Gabriel (AS) venía a recitarle el Corán al 
último Profeta cada noche del mes de Ramadán. Por lo 
tanto, debe ser esta misma recitación nocturna del Corán 
en el mes de Ramadán a la que Alá el Altísimo se refirió 
como recitación divina:  

 

ُ  صَلَّى النَّبيِِّ  عَنِ  فَاطِمَةَ  عَنْ  َّစ  ِالْقرُْآنَ  يعَُارِضُنِي كَانَ  جِبْرِيلَ  إِنَّ  إلَِيَّ  أسََرَّ  قَالَ  عَليَْه 
ةً  سَنةٍَ  كُلَّ  تيَْنِ  الْعاَمَ  عَارَضَنِي وَإِنَّهُ  مَرَّ لُ  وَإِنَّكِ  أجََلِي حَضَرَ  إلاَِّ  أرَُاهُ  وَلاَ  مَرَّ  أهَْلِ  أوََّ



 

16 
 

 نِسَاءِ  أوَْ  الْجَنَّةِ  أهَْلِ  نِسَاءِ  سَيِّدَةَ  تكَُونِي أنَْ  ترَْضَيْنَ  أمََا فَقَالَ  فَبكََيْتُ  بِي لَحَاقاً بَيْتِي
لِذَلِكَ  فَضَحِكْتُ  الْمُؤْمِنِينَ   

“Fátimah ( رضي الله عنها  ) relató: El Profeta, la paz y las 
bendiciones sean con él, había dicho: “Gabriel venía 
conmigo para revisar el Corán una vez al año. Este año lo 
revisó conmigo dos veces. No creo que signifique otra 
cosa, sino que mi plazo llegará a su fin. En verdad, tú 
serás la primera persona de mi casa en encontrarme.” Así 
que entonces me puse a llorar y el Profeta dijo: “¿No te 
agradaría estar con el maestro de las mujeres del Paraíso 
o preferirías estar (aquí en la tierra) con las mujeres 
creyentes?” Así que me eché a reír de eso.” (Sahīh 
Bukhārī) 

 يَلْقَاهُ  حِينَ  رَمَضَانَ، فِي يَكُونُ  مَا وَأجَْوَدُ  النَّاسِ، أجَْوَدَ  وسلم عليه الله صلى النَّبِيُّ  كَانَ 
  الْقرُْآنَ  فَيدَُارِسُهُ  رَمَضَانَ،  مِنْ  لَيْلَةٍ  كُلِّ  فِي يَلْقَاهُ  ـ السَّلامَُ  عَليَْهِ  ـ جِبْرِيلُ  وَكَانَ  جِبْرِيلُ،

ِ  فَلَرَسُولُ  َّစ يحِ  مِنَ  بِالْخَيْرِ  أجَْوَدُ  وسلم عليه الله صلى  .الْمُرْسَلَةِ  الرِّ

  

Narrado por Ibn `Abbas:  

“De toda la gente, el Profeta era el más generoso, y solía 
volverse aún más generoso durante el mes de Ramadán 
cuando Gabriel se encontraba con él. Gabriel solía 
encontrarse con él cada noche durante ese mes para 
revisar el Corán con él. Entonces, el Mensajero de Alá 
solía ser más generoso todavía que el viento rápido.” 
(Sahīh Bukhārī) 

Ahora debemos examinar cómo se recitaba el Corán cada 
una de las noches del mes de Ramadán, para que 



 

17 
 

podamos obedecer el mandato Divino de “seguir 
precisamente esa manera de recitación”. 

Dado que Alá, El Supremo, recitaba todo el Corán (a 
través del ángel Gabriel) durante ese mes bendito cada 
año, todos tenemos la obligación de recitar todo el Corán, 
de principio a fin, durante el mes de Ramadán; de hecho, 
el Profeta nos pidió que continuáramos recitando el Corán 
de principio a fin, al menos, una vez cada mes lunar:   

ِ  عَبْدِ  عَنْ  َّစ  ِرَضِيَ  عَمْرٍو بْن  ُ َّစ رَسُولُ  لِي قَالَ  قَالَ  عَنْهُمَا  ِ َّစ صَلَّى  ُ َّစ  ِوَسَلَّمَ  عَليَْه 
ةً  أجَِدُ  إِنِّي قلُْتُ  قَالَ  شَهْرٍ   كُلِّ  فِي الْقرُْآنَ  اقْرَأْ    قلُْتُ  قَالَ  لَيْلَةً  عِشْرِينَ  فيِ فَاقْرَأْهُ  قَالَ  قوَُّ

ةً  أجَِدُ  إِنِّي  ذَلِكَ  عَلَى تزَِدْ  وَلاَ  سَبْعٍ  فِي فَاقْرَأْهُ  قَالَ  قوَُّ

 

“Abdullah ibn Amr reportó: El Mensajero de Alá, la paz y 
las bendiciones sean con él, había dicho: “Lean el Corán 
una vez cada mes.” Yo dije: “Tengo fuerza para hacer más 
que eso.” El Profeta dijo: “Entonces léelo en veinte 
noches.” Yo dije: “Tengo fuerza para leer mucho más.” El 
Profeta dijo: “Entonces léelo en siete noches, y no hagas 
más que eso.” 

(según Ṣaḥīḥ al-Bukhārī 4693, Ṣaḥīḥ Muslim 1971) 

 

El Ángel Gabriel recitaba una parte del Corán cada noche 
de Ramadán y completaba la recitación de todo el Corán 
durante el mes de Ramadán, por lo tanto, tenemos el 
deber de determinar las divisiones precisas del Corán para 
la recitación diaria con el fin de completar todo el Corán en 
el período de un mes lunar exacto.  



 

18 
 

Esa porción diaria del Divino Corán se llama un “Juz” 
(plural de “Ajza”). La palabra persa “Sipara” también se ha 
utilizado ampliamente para referirse al “Juz”. También 
tenemos la obligación de recitar el Corán como debería 
ser recitado, es decir, de la manera en que Alá, El Que 
Todo Lo Ve, lo recitó, y por ello necesitamos determinar 
cuál es el primer “Juz”, cuál el segundo, y así pues, 
siguiendo un orden..., y ese es el tema de nuestro libro. 
Por supuesto, estamos autorizados a recitar el Corán más 
de una vez en un mes lunar, pero no abordamos ese tema 
en este libro. ً

  



 

19 
 

CAPITULO DOS 

¿Por qué las Suras más largas están al principio del 
Corán y las más cortas al final? 

Si fuéramos a recitar todo el Corán de principio a fin 
durante el período de un mes lunar, para ello 
necesitaríamos determinar cuál es el primer “Juz” y cuáles 
los siguientes, tenemos que dirigir nuestra atención a la 
forma en que el Corán está dividido.  

Sabemos que el Ángel Gabriel (AS) se presentó al Profeta 
(SWA) en intervalos durante un período de 23 años 
mientras transmitía a su corazón revelaciones del Corán. 
Algunas de las revelaciones consistían en pasajes cortos, 
mientras que otras eran bastante largas. El ángel instruía 
al bendito Profeta sobre la posición en la cual cada 
revelación debía ser insertada en el Libro final. Este libro 
no está preocupado por la secuencia cronológica en la 
que fueron llegando las revelaciones del Corán; más bien, 
dirigimos la atención al orden en que el Corán se dividió 
en “Suwar” (plural de Sūrah) y la ubicación elegida en el 
Corán de cada “Sūrah.” 

Las primeras 11 “Suwar” del Corán —después de la Sūrah 
al-Fātihah— con la única excepción de la Sūrah al-Anfāl, 
por ejemplo., 

Al-Baqarah: 286 verses, Āle-Imrān: 200, an-Nisā’: 177, al-
Māidah: 120, al-An’ām: 166, al-A’rāf: 206, al-Anfāl: 75, at-
Taubah: 129, Yūnus: 109, Hūd: 123 and Yūsuf: 111. 



 

20 
 

todas ellas son “Sūwar” largas. Esto no puede haber sido 
un mero accidente. Debe haber una razón sencilla que 
justifique esta disposición de las “Sūwar” del Corán. ¿Por 
qué todas las “Sūwar” largas se encuentran al principio del 
Corán?, y, ¿Por qué la “Sūrah” más larga de todas las del 
Corán, es decir, Sūrah al-Baqarah (que tiene 286 
versículos), se encuentra al principio del Corán? 

Las ultimas 18 “Suwar” del Corán, por otro lado, tienen 
todos 10 versos de largo, por ejemplo, al-Qadr 5, al-
Bayyinah 8, az-Zalzalah 8, al-‘Ādiyāt 11, al-Qāriah 11, at-
Takāthur 8, al-‘Ar 3, al-Hamazah 9, al-Fīl 5, Quraysh 4, al-
Mā‘ūn 7, al-Kauthar 3, al-Kāfirūn 6, an-Nar 3, al-Masad 5, 
al-Ikhlās 4, al-Falaq 5, y finalmente an-Nās 6.  

¿Por qué el Corán deja para el final las suras más cortas, 
y por qué las suras más cortas de todas, es decir, la Sūrah 
al-Kawthar y la Sūrah an-Nasr (con solo 3 versos cada 
una), se encuentran casi al final del Corán? 

Finalmente, ¿por qué existe una reducción general y 
continua en la longitud de las Suras del Corán desde el 
inicio hasta su final?  

Aquí hay una lista de todas las Suras del Corán con el 
número de versículos que contiene cada Sura. Debería 
ser bastante fácil para nuestros amables lectores 
reconocer la disminución gradual en la longitud de las 
Suras desde el comienzo del Corán hasta el final.  

Nuestros lectores deben notar que existen diferentes 
opiniones en cuanto al número de “Ayat,” o versículos, en 



 

21 
 

cada Sura del Corán, y esto se debe precisamente a que 
el Corán no fue revelado como un documento escrito con 
los versículos claramente definidos. Más bien, se necesitó 
un esfuerzo humano para determinar el número de 
versículos en cada Sura; de ahí la disparidad en el número 
de versos: 

 

1)  Al-Fātihah 7;   

Suwar que son sistemáticamente largas:  

2) al-Baqarah 286;      

3) Āle Imrān 200;      

4) an-Nisā’ 177;    

5) al-Māidah 120;      

6) al-An’ām 166;      

7) al-A’rāf 206;  

Suwar largas dispersadas con las Suwar de tamaño 
medio:   

8)  al-Anfāl 75;     

9)  at-Taubah 129;     

10)  Yūnus 109;     

11)  Hūd 123;     

12)  Yūsuf 111;     

13)  ar-Ra’d 43;     

14)  Ibrahīm 52;     

15)  al-Hijr 99;     

16)  an-Nahl 128;     

17)  al-Isrā 111;     

18)  al-Kahf 110;  

19)  Maryam 98;    

20)  Tā Hā 135;   

22)  al- Hajj 78;     

23)  al-Mu’minūn 118;  

24)  an-Nūr 64;     

25)  al-Furqān 77;     

26)  a-Shu’ara 227;  

 



 

22 
 

Suwar de tamaño medio, entrelazadas con Suwar más 
cortas:  

27)  an-Naml 93;  

28)  al-Qasas 88;  

29)  al-Ankabūt 69;     

30)  ar-Rūm 60;     

31)  Luqmān 34;     

32)  as-Sajdah 30;     

33)  al-Ahzāb 73;     

34)  Saba’   54;     

35)  Fātir 45;     

36)  Yā Sīn 83;     

37)  as-Sāfāt 182;     

38)  Sād 88;     

39)  az-Zumar 75;     

59)  al-Hashr; 24    

60)  Mumtahinah 13;     

61)  as-Saff 14;     

62)  al-Jumu’ah 11;     

63)  al-Munāfiqūn 11;     

64)  at-Taghābun 18;     

65)  at-Talāq 12;     

66)  at-Tahrīm 12;     

67)  al-Mulk 30;     

68)  al-Qalam 52;     

69)  al- Hāqqah 52;     

70)  al-Ma‘arij 44;     

71)  Nūh 28;     

 

Suwar de tamaño medio dispersadas y entrelazadas con 
Suwar cortas: 

40)  Ghāfir 85;     

41)  Fussilāt 54;     

42)  a-Shurā 53;     

43)  az-Zukhruf 89;     

44)  ad-Dukhān 59;     

45)  al-Jāthiyah 37;     

46)  al-Ahqāf 35;     

47)  Muhammad 38;     

48)  al-Fath 29;     

49)  al-Hujurāt 18;    



 

23 
 

50)  Qāf 45;     

51)  ad-Dhāriyāt 60;     

52)  at-Tūr 49;     

53)  an-Najm 62;     

54)  al-Qamar 55;     

55)  ar-Rahmān 78;     

56)  al-Wāqi‘ah 96;   

57)  al-Hadīd 29;     

58)  al-Mujādilah 22;    

72)  al-Jinn 28;     

73)  al-Muzzammil 20;     

74)  al-Muddaththir 56;     

75)  al-Qiyāmah 40;     

76)  al-Insān 31;     

77)  al-Mursalāt 50;     

78)  an-Naba’ 40;     

79)  an-Nāziāt 46;     

80) ‘Abasa 42;   

81)  at-Takwīr 29;     

82)  al-Infitār 19;     

83)  al-Mutaffifīn 36;     

84)  al-Inshiqāq 25;     

85)  al-Burūj 22;     

86)  at-Tāriq 17;     

87)  al-A‘lā 19;     

88)  al-Ghāshiyah 26;     

89)  al-Fajr 30;  

 

Las Suwar más pequeñas:

90)  al-Balad 20;     

91)  a-Shams 15;     

92)  al-Lail 21;     

93)  a-Duhā 11;     

94)  a-Sharh 8;     

95)  at-Tīn 8;     

96)  al-‘Alaq 19;     

97)  al-Qadr 5;     

98) al-Bayyinah 8;     

99)  az-Zalzalah 8;     

100)  al-‘Ādiyāt 11;     

101). al-Qāriah 11;     



 

24 
 

102)  at-Takāthur 8;  

103)  al-‘Asr 3;     

104)  al-Humazah 9;     

105)  al-Fīl 5;     

106)  Quraysh 4;     

107)  al-Mā‘ūn 7;     

108)  al-Kauthar 3;     

109)  al-Kāfirūn 6;     

110)  an-Nasr 3;     

111)  al-Masad 5;     

112)  al-Ikhlās 4;     

113)  al-Falaq 5;     

114)  an-Nās 6.  

 

Recordamos a nuestros lectores que no tiene importancia 
para el contenido del libro que existan pequeñas 
diferencias en el número de versículos que tienen algunas 
Suras del Corán. Las diferencias han surgido porque la 
numeración de los versículos no fue revelada divinamente. 

Pero hay un problema significativo que debe abordarse en 
el contexto de nuestro estudio de que las Suras del Corán 
disminuyen continuamente en tamaño, desde el principio 
del libro hasta el final; sin embargo, hay una Sura que se 
encuentra antes de la Sura al-Baqarah, y tiene solo siete 
versículos. En virtud de su muy corta longitud de solo siete 
versículos, esa Sura lógicamente debería ubicarse al final, 
en lugar de al principio del Corán. Entonces, ¿por qué hay 
una Sura tan corta ubicada al principio del Corán? 

  



 

25 
 

Sūrah al-Fātihah  

Alá, El Que Todo Lo Oye, ha declarado que el Corán es 
una 'recitación' noble y generosa que se encuentra en un 
'libro' que está protegido y resguardado de impurezas: 

كَرِيمٌ  لَقرُْآنٌ  إِنَّهُ   

مَكْنوُنٍ  كِتاَبٍ  فِي  

(Corán, al-Wāqi’ah, 56:77-78) 

“He aquí, una recitación verdaderamente noble, 
[transmitida al ser humano] en un Libro bien protegido.”   

Es precisamente porque el libro está protegido y 
resguardado que el lector necesita una llave con la que 
abrir las puertas que protegen el libro por todos lados: 

 

حَمِيدٍ   حَكِيمٍ  مِنْ  تنَْزِيلٌ   ۖخَلْفِهِ  مِنْ  وَلاَ  يَدَيْهِ  بيَْنِ  مِنْ  الْبَاطِلُ  يَأتِْيهِ  لاَ   

(Corán, Fussilāt, 41:42) 

“Nada falso puede penetrar jamás en este Libro para 
corromperlo, ni abiertamente ni a escondidas, ya que 
proviene de Aquel que es Sabio y digno de toda 
alabanza.”  

Nuestra conclusión es que el nombre de la Sura, al-
Fātihah, ya indica que tiene un papel principal en abrirnos 
las puertas al Corán cada vez que se recite el Corán. 

El mismo Corán confirma que Sura al-Fātihah tiene un 
estatus especial y tiene un rol particular que la hace 
diferente del resto de las Suras (ya que debe ser recitada 



 

26 
 

constantemente cada vez que se vayan a recitar otros 
versos el Corán). Nos lo dice este versículo que separa la 
Sura del resto del Corán: 

الْعَظِيم  وَالْقرُْآنَ  الْمَثاَنِي مِنَ  سَبْعاً آتيَْنَاكَ  وَلَقَدْ   

(Corán, al-Hijr, 15: 87) 

“En verdad, hemos ofrecido a nuestro amable lector siete 
versículos para ser recitados constantemente, y (en 
adición), cada vez que se reciten otras “suwar” de este 
sublime Corán.” 

¿Por qué Alá, El Omnisciente, hace mención (en el 
versículo citado arriba) primero de la Sūrah al-Fātihah, y 
luego hace mención a nuestro Sagrado Corán? 

 

Nuestra interpretación de esta declaración es simple y, sin 
lugar a dudas, que la Sūrah al-Fātihah debe siempre 
recitarse primero, antes de recitar el Corán. ¡Esa es la 
razón! 

Ahora podemos reconocer con seguridad que la primera 
Sūrah del Corán, después de la clave que abre el Corán, 
es decir, la sempiterna Sūra al-Fātihah, es la Sūra al-
Baqarah. 

  



 

27 
 

 

¿Por qué están las Suras largas al principio y las 
Suras cortas al final del Corán?, y, ¿Por qué la Sura 
más larga de todas se encuentra al inicio mismo del 
Corán? 

Cuando intentamos responder a estas preguntas tan 
importantes: 

(¿Por qué la Sūrah más larga de todo el Corán, es decir, 
Sūrah al-Baqarah, con 286 versos, se encuentra al 
principio del Corán?), debemos apresurarnos a recordar al 
amable lector que Ala, El Todopoderoso, ha declarado que 
Él mismo dividió el Corán para que pueda ser recitado en 
intervalos: 

لْنَاهُ  مُكْثٍ  عَلَىٰ  النَّاسِ  عَلَى لِتقَْرَأهَُ  فَرَقْنَاهُ  وَقرُْآناً تنَْزِيلاً  وَنَزَّ  

(Corán, al-Isra’, 17:106) 

“Este es un Corán que hemos dividido en partes, es decir, 
en “Suwar” (plural de Sura). Lo hemos hecho para que 
pueda ser recitado a la gente en intervalos, y conforme a 
esas divisiones llamadas Suras. (El Corán) también fue 
enviado parte por parte.” 

La implicación de lo anterior es que Alá, El Sustentador, 
ha dividido el Corán en “Suwar” para que puedan 
funcionar como “Ajza”, o partes, para ser recitadas cuando 
deseemos hacer un “Khatam” del Corán, es decir, recitar 
el Corán de principio a fin hasta completarlo. 



 

28 
 

Esta recitación puede hacerse en intervalos de recitación 
diaria para que el Corán completo se termine en un mes 
lunar, y esta es la manera en que Alá, El Altísimo, recitó el 
Corán Él mismo (a través del Ángel Gabriel durante el mes 
de Ramadán). Por supuesto, este intervalo también puede 
aplicarse para recitar el Corán completo una vez cada 20 
días, o cada 10 días, o cada semana.  

Este libro no explica la metodología para recitar el Corán 
de otra manera que no sea una vez al mes. 

Alá, El Más Sabio, colocó la Sura más larga de todas al 
principio del Corán por una razón y propósito específicos, 
y nuestra opinión es que lo hizo para ponernos a prueba y 
para obligarnos a reflexionar. ¿Podemos recitar toda la 
Sūrah al-Baqarah como nuestro primer “Juz” el primer día 
del mes (lunar) si queremos recitar diariamente todo el 
Corán y así completar la recitación en un mes lunar, o 
podemos subdividir la Sūrah en varias partes para la 
recitación durante un período de tiempo que se extienda 
más allá de ese primer día del mes lunar? 

La respuesta a esta pregunta es de vital importancia para 
determinar la manera correcta en que debe recitarse todo 
el Corán durante un período de un mes lunar, o incluso en 
menos tiempo. 

Alá, El Más Grande, nos da la respuesta a esta pregunta 
cuando ordena:  

قرُْآنَهُ  فَاتَّبِعْ  قَرَأْنَاهُ  فَإذَِا  

(Corán, al-Qiyāmah, 75:18) 



 

29 
 

“Y cuando lo recitemos, es decir, cuando recitéis lo que os 
transmitimos a través del ángel Gabriel, debéis seguir esa 
manera de recitar el Corán.” 

El Profeta Muhammad (la paz y las bendiciones de Alá 
sean con él) nunca subdividió la Sura al-Baqarah en 
partes para la recitación diaria. De hecho, Alá, El 
Todopoderoso, ha prohibido tal subdivisión de las Suras, 
incluida la Sura al-Baqarah, para la recitación diaria del 
Divino Corán. Lo hizo cuando declaró en la Sūrah al-Hijr 
que Él envió al Profeta Muhammad (صلى الله عليه وسلم) como advertidor, y 
luego continuó advirtiendo a aquellos que subdividen 
arbitrariamente el Corán (para la recitación) que tendrán 
que rendir cuentas ante Él en el Día del Juicio Final: 

الْمُبِينُ  النَّذِيرُ  أنََا  إِنِّي وَقلُْ   

الْمُقْتسَِمِينَ   عَلَى أنَْزَلْنَا كَمَا  

عِضِينَ   الْقرُْآنَ  جَعَلوُا الَّذِينَ   

أجَْمَعِينَ  لَنَسْألََنَّهُمْ  فوََرَبكَِّ   

ا يَعْمَلوُنَ  كَانوُا عَمَّ  

(Corán, al-Hijr, 15: 92-93) 

 

Diles, oh, Muhammad: Soy un advertidor que os alerta, y 
lo hago de manera clara y sin ambigüedad, advirtiéndoos 
del enojo Divino que desciende sobre los “Muqtasimin” 
que dividen el Corán arbitrariamente en fragmentos. 
Entonces Alá, El Altísimo, hizo un juramento: Por tu Señor, 
¡oh, Muhammad!, ciertamente les haré rendir cuentas por 



 

30 
 

lo que han hecho (por lo tanto, todos ellos tendrán que 
rendirme cuentas algún día por haber dividido el Corán en 
fragmentos). 

Aquí, entonces, está la primera explicación de por qué la 
Sūrah más larga del Corán se encuentra colocada al 
principio del Corán. Fue puesta en esa posición para 
ponernos a prueba y ver quién de nosotros respetaría la 
división del Corán en “Suwar” por parte de Alá, y por lo 
tanto recitaría toda la Sūrah al-Baqarah el primer día del 
mes, - y quién de nosotros pecaría al dividir la Sura en 
partes para la recitación diaria. 

Hay otra implicación de que la Sura más larga del Corán 
esté al principio del Corán, y todas las “Suwar” junto con 
otras Suras largas que también se encuentren al principio 
del Corán, mientras que todas las “Suwar” cortas están al 
final del libro, lo cual se explicará posteriormente en este 
libro. 

Una de las cosas más importantes que pretendemos 
conseguir con este libro es advertir que el Sagrado Corán 
no puede subdividirse arbitrariamente en “Ajza” para la 
recitación diaria. Por lo tanto, ya sea que estemos 
recitando el Corán para “Khatam” o completando la 
recitación en un mes lunar (o incluso en menos tiempo), 
toda la Sūrah al-Baqarah debe recitarse el primer día del 
mes lunar. 

Alá, El Omnisciente, colocó la “Sūrah” más larga del Corán 
al principio para probar si respetásemos los límites que Él 
estableció, y en consecuencia reconoceríamos la totalidad 



 

31 
 

de la Sūrah al-Baqarah como el primer “Juz” que deben 
recitar quienes completan el Corán en un mes lunar. 

Desafortunadamente, dedicamos el siguiente capítulo a 
resaltar el enorme fracaso de la mayoría de los 
musulmanes al responder a esa prueba Divina. 

  



 

32 
 

 

CAPITULO TRES 

 

Separando el Corán en partes. 

أجَْمَعِينَ  لَنَسْألََنَّهُمْ  فوََرَبكَِّ   

ا يَعْمَلوُنَ  كَانوُا عَمَّ  

Corán, al-Hijr, 15:92-93 

“¡Y por tu Dios, oh, Muhammad, interrogaremos a todos 
aquellos sobre lo que han hecho con este Corán!” 

En todo el mundo hoy en día existe un sistema 
universalmente aceptado de división del Corán en 30 
“Ajza,” o 30 partes diferentes, esta fragmentación las 
Suras del Corán en pedazos es un pecado; y lo mas más 
alarmante es que nadie cuestione siquiera esta práctica 
prohibida en cuanto a la recitación diaria del Corán. Este 
escritor ni siquiera sabe quién es responsable de esta 
división arbitraria del Corán que es totalmente contraria a 
la ordenada por Alá, El Todopoderoso. 

Hoy en día, se acepta universalmente que el primer “Juz” 
del Corán, por ejemplo, termine en el Versículo 141 o en el 
142 de la Sūrah al-Baqarah, y que el segundo “Juz” 
termine en el Versículo 253 de la Sūrah al-Baqarah, etc. 
Puede haber ligeras variaciones en esta elección, ya que 
la numeración de los versículos no fue enviada con el 
Ángel Gabriel. Más bien, la numeración fue inventada más 
tarde por los seres humanos.  



 

33 
 

Presentamos a continuación una lista de los 30 “Ajza” del 
Corán que ahora son universalmente aceptados, aunque 
violen la división del Corán tal como fue ordenada por Alá, 
El Altísimo. 

Quien creó la división existente del Corán en “Ajza” 
(partes) para la recitación diaria, decidió lo siguiente:  

 1st Juz (parte) termina en el verso 141 de la Sūrah 
al-Baqarah. [Esta es la primera partición].   

 2nd Juz termina en el verso 252 de la Sūrah al-
Baqarah. [Segunda partición de la primera Sura].   

 3rd Juz termina en el verso 92 de la Sūrah Ale 
‘Imran. [tercera partición].   

 4th Juz termina en el verso 23 de la Sūrah an-
Nisa’. [cuarta partición].   

 5th Juz termina en el verso 147 de la Sūrah an-
Nisa’. [Segunda partición de la Sūrah al-Nisa’ y la 
quinta partición de todo el Corán].   

 6th Juz termina en el verso 81 de la Sūrah al-
Māidah. [sexta partición].  

 7th Juz termina en el verso 110 de la Sūrah al-
‘An’ām. [séptima partición].  

 8th Juz termina en el verso 87 de la Sūrah al-‘Arāf. 
[octava partición].   

 9th Juz termina en el verso 40 de la Sūrah al-
Anfāl. [novena partición].   



 

34 
 

 10th Juz termina en el verso 92 de la Sūrah at-
Taubah. [décima partición].   

 11th Juz termina en el verso 5 de la Sūratu Hūd. 
[undécima partición].   

 12th Juz termina en el verso 52 de la Sūratu 
Yūsuf. [duodécima partición].   

 13th Juz termina, como tiene que ser, al final de la 
Sūratu Ibrāhīm. [Sin partición]   

 14th Juz también termina, como debe ser, al final 
de la Sūrah an-Nahl. [sin partición].   

 15th Juz termina en el verso 74 de la Sūrah al-
Kahf. [decimotercera partición].  

 16th Juz termina, como se debe, con el final de la 
Sūratu Tā Hā. [sin partición].   

 17th Juz termina, como debería ser, al final de la 
Sūrah al-Hajj. [sin partición].   

 18th Juz termina en el verso 20 de la Sūrah al-
Furqān. [decimocuarta partición].   

 19th Juz termina en el verso 55 de la Sūrah an-
Naml. [décimo quinta partición].  

 20th Juz termina en el verso 45 de la Sūrah al-
‘Ankabūt. [décimo sexta partición].   

 21st Juz termina en el verso 30 de la Sūrah al-
Ahzāb. [décimo sexta partición].  



 

35 
 

 22nd Juz termina en el verso 27 de la Sūrah 
Yasīn. [décimo octava partición].   

 23rd Juz termina en el verso 31 de la Sūratu Rūm. 
[décimo novena partición].   

 24th Juz termina en el verso 46 de la Sūrah al-
Fussilāt [vigésima partición].  

 25th Juz termina, como debe ser, al final de la 
Sūrah al-Ahqāf. [sin partición].   

 26th Juz termina en el verso 30 de la  Sūrah az-
Zariyāt. [vigésimo primera partición].   

 27th Juz termina, como debe ser al final de la 
Sūrah al-Hadīd. [sin partición].   

 28th Juz termina, como debe ser, al final de la 
Sūrah at-Tahrīm. [sin partición].   

 29th Juz termina, como debe ser, al final de la 
Sūrah al-Mursalāt. [sin partición].   

No hay más cortes en esta división errónea del bendito 
Corán. Nuestros lectores se horrorizarían al darse cuenta 
de que el Corán fue cortado 21 veces con esta división 
totalmente injustificada y arbitraria de “Ajza.”   

Parece que la persona desconocida que dividió así el 
Corán en pedazos, lo hizo basándose en considerar a 
nuestro milagroso Corán como si fuera una pieza de tela. 
Quiso dividir el Corán en 30 partes iguales, simplemente 
como si se troceara una pieza de tela en 30 partes 
iguales. Este escritor no puede explicar cómo esta división 



 

36 
 

obscena del Corán en estos nuevos pedazos pudo haber 
sido aceptada por tanta gente durante tanto tiempo. 

La evidencia presentada anteriormente revela un fracaso 
universal y colosal por parte de todos musulmanes al ser 
puestos a prueba por Alá, El Misericordioso, con la Sura 
más larga ubicada al principio del texto Coránico. Tan 
pronto como fallaron la prueba de la Sūrah al-Baqarah, 
continuaron fallando con el resto de los “Ajza” en la 
recitación del Corán.   

Nuestra opinión es que es a este pecaminoso 
troceado/división del Corán descrito con anterioridad a lo 
que Alá, El Altísimo, ha respondido en los siguientes 
versículos del Corán:  

الْمُبِينُ  النَّذِيرُ  أنََا  إِنِّي وَقلُْ   

الْمُقْتسَِمِينَ   عَلَى أنَْزَلْنَا كَمَا  

عِضِينَ   الْقرُْآنَ  جَعَلوُا الَّذِينَ   

أجَْمَعِينَ  لَنَسْألََنَّهُمْ  فوََرَبكَِّ   

ا يَعْمَلوُنَ  كَانوُا عَمَّ  

Corán, al-Hijr, 15:89-93 

“Diles, oh, Muhammad: Soy un advertidor que les advierte, 
y lo hago de manera clara y sin ambigüedad—les advierto 
sobre la ira divina que desciende sobre los “Muqtasimīn,” 
aquellos que dividen el Corán arbitrariamente en pedazos. 
Luego Alá, El Más Alto, tomó un juramento: Por Dios, oh, 
Muhammad, ciertamente los responsabilizaré por lo que 



 

37 
 

han hecho (por lo tanto, todos tendrán que rendirme 
cuentas algún día) por haber dividido el Corán en trozos. 

¡Que Alá perdone a todos aquellos que ahora hacen 
“Taubah” y que evitan dividir el Corán en pedazos, puesto 
que ellos, respetan la división del Corán en Suras, según 
lo ordenado por Alá, el Altísimo, y nunca dividen una Sura 
en partes al determinar un “Juz” para la recitación diaria! 
¡Amén! 

  



 

38 
 

 

CAPITULO CUATRO 

 

El método, divinamente-ordenado de recitar el Corán 
durante el mes de Ramadán. 

 

“Recita el Corán durante el periodo de un mes”. (Sunan 
Ibn Majah) 

Dado que Alá, El Creador, ya ha, el mismo, dividido el 
Corán en Suras, se deduce que no podemos subdividir 
una Sura en partes más pequeñas durante la recitación 
diaria. Tal división equivaldría a fragmentar el Noble Corán 
en pedazos, y esto ha sido condenado por el propio 
Corán. 

Aquí se sugiere una división del Corán en 30 partes para 
la recitación diaria con el fin de completar la recitación de 
todo el Corán—de principio a fin—durante el período de 
un mes lunar. Nuestros amables lectores deben tener en 
cuenta que nosotros hemos respetado la división del 
Corán que Alá, El Misericordioso, ha hecho en forma de 
“Suwar”, y, por supuesto, nosotros no hemos dividido 
ninguna “Sūrah” en diferentes partes para nuestra 
recitación diaria.  

Consideramos que no puede haber otra forma de recitar 
los primeros quince “Ajza” del Corán, aparte de la forma 
que hemos explicado anteriormente. Invitamos a quienes 



 

39 
 

no estén de acuerdo con nosotros a proporcionar su 
propia lista de los primeros quince “Ajza” del Corán:  

 

Los “Ajza” para los primeros 6 días del mes: 

 1er “Juz”, es decir, el Juz que se debe recitar el 
primer día del mes: al-Baqarah—286 versículos. (1er 
día del mes) 

 2do Juz: Āle Imrān—200 versículos; (2do día del 
mes) 

 3er Juz: an-Nisā’—177 versículos; (3er día) 

 4to Juz: al-Māidah—120 versículos; (4to día) 

 5to Juz: al-An’ām—166 versículos; (5to día) 

 6to Juz: al-A’rāf—206 versículos; (6to día) 

Estas de aquí arriba, son todas ellas Suras largas, por lo 
que no tenemos otra opción que recitar sólo una Sura en 
cada uno de los primeros seis días del mes. 

Pero en el séptimo día nos enfrentamos a tres cosas que 
nos invitan a reflexionar.  

La primera es que la Surah al-Anfal es muy corta—con 
solo 75 versos—mientras que todas las Suras anteriores 
eran largas.  

La segunda es que la Surah at-Taubah, la que sigue a la 
sura al-Anfal, es una Sura larga—tan larga como las Suras 
de los primeros 6 días.  

Entonces, ¿por qué al-Anfal es tan corta?  



 

40 
 

En tercer lugar, y lo más especial de todo, la Surah at-
Taubah, que por decreto divino se encuentra 
inmediatamente después de al-Anfal, es la única Sura del 
Corán que no comienza con “Bismillah ar-Rahman ar-
Raheem.” 

¿Qué pueden significar estas tres señales importantes 
en el Corán?   

Nuestra humilde opinión es que Alá, El Sutil, ha ordenado 
que al-Anfal sea una Sura corta y ha ordenado que la Sura 
at-Taubah comience sin “Bismillah al-Rahman al-Raheem” 
por una razón específica: Quiere que combinemos estas 
dos Suras como nuestro “Juz” para la recitación en el 
séptimo día del mes lunar; ¡y Alá lo sabe mejor que yo! 

Esta desviación en el séptimo día del sistema de 
recitación de Suras individuales durante los primeros 6 
días del mes, indica el plan Divino de combinar Suras para 
la recitación diaria.   

Lo más importante aún, esta situación también alerta al 
creyente sobre una etapa muy importante en el transcurso 
del tiempo durante un mes lunar, es decir, que la primera 
semana del mes lunar ahora se está completando. 

Una vez terminados los primeros 6 días de la semana y 
cuando hayamos llegado al séptimo día, debemos 
recordar que los primeros seis días fueron realmente días 
trascendentales en la historia del tiempo, y Alá, El 
Creador, quiere que nos detengamos en el séptimo día 



 

41 
 

para que ese evento histórico pueda registrarse una vez 
más en nuestra consciencia.  

Fue por esta razón que Alá Ta’ala decretó que el Día del 
Sabat, o séptimo día, estuviera reservado para los 
creyentes como un día de descanso y oración, de manera 
que el corazón y la mente puedan reflexionar sobre la 
historia del tiempo. La recitación del Corán, con la 
intención de “Khatam”, o completar el Corán en un mes 
lunar es, de hecho, un medio divinamente ordenado a 
través del cual podemos recorrer las páginas de la historia 
del tiempo, y eventualmente ser abrazados por el sistema 
del tiempo con el que la luna está conectada. Alá, El 
Creador, nos ha recordado esto al menos 6 veces a lo 
largo del Corán:   

ُ الَّذِي خَلقََ السَّمَاوَاتِ وَالأْرَْضَ فِي سِتَّةِ أيََّامٍ ثمَُّ اسْتوََىٰ عَلَى الْعَرْشِ يغُْشِي َّစ ُإِنَّ رَبَّكُم 
رَاتٍ بِأمَْرِهِ ۗ ألاََ لَهُ الْخَلْقُ اللَّيْلَ النَّهَارَ يطَْلُبُهُ حَثِيثاً وَالشَّمْسَ وَالْقمََرَ  وَالنُّجُومَ مُسَخَّ

ُ رَبُّ الْعَالمَِينَ  َّစ َوَالأْمَْرُ ۗ تبَاَرَك  

 (Corán, al-‘Arāf, 7:54)  

“EN VERDAD, vuestro único Dios es Alá, él es el que ha 
creado los cielos y la tierra en seis días, y se estableció (el 
séptimo día) en el trono de Su omnipotencia. El cubre el 
día con la noche en rápida sucesión; y el sol, la luna y las 
estrellas están subordinados a Sus órdenes: oh, en 
verdad, toda la creación es Suya y todo está sometido a 
Sus órdenes. ¡Santificado sea Alá, el único Dios de todo el 
universo!” 

 



 

42 
 

ُ  رَبَّكُمُ  إِنَّ  َّစ يدَُبِّرُ   ۖالْعَرْشِ   عَلَى اسْتوََىٰ  ثمَُّ  أيََّامٍ  سِتَّةِ  فِي وَالأْرَْضَ  السَّمَاوَاتِ  خَلقََ  الَّذِي 
لِكُمُ   ۚإِذْنِهِ  بعَْدِ  مِنْ  إلاَِّ   شَفِيعٍ  مِنْ  مَا  ۖالأْمَْرَ  ُ  ذَٰ َّစ 

 تذََكَّرُونَ   أفََلاَ   ۚفَاعْبدُُوهُ  رَبُّكُمْ 

(Corán, Yūnus, 10:3) 

“En verdad, vuestro Dios es Alá, quien creó los cielos y la 
tierra en seis días, y está firmemente establecido en Su 
trono (de autoridad), regulando y gobernando todas las 
cosas. Nadie podrá interceder ante Él excepto aquel que 
obtiene Su permiso. Este es Alá vuestro Dios; a Él, por 
tanto, servidle: acordaros de ello.” 

   ۚالْعَرْشِ   عَلَى اسْتوََىٰ  ثمَُّ  أيََّامٍ   سِتَّةِ  فِي بيَْنهَُمَا وَمَا وَالأْرَْضَ  السَّمَاوَاتِ   خَلقََ  الَّذِي
نُ  حْمَٰ خَبِيرًا  بِهِ  فَاسْألَْ  الرَّ  

(Corán, al-Furqān, 25:59) 

“Fue él Quien creó los cielos, la Tierra y todo lo que hay 
entre ambos en seis días, luego se estableció sobre el 
Trono del poder. Él es Misericordioso. Pregunta sobre Él a 
quien tenga conocimiento.” 

 ُ َّစ مَا  ۖالْعَرْشِ  عَلَى اسْتوََىٰ  ثمَُّ  أيََّامٍ   سِتَّةِ  فِي بيَْنهَُمَا وَمَا وَالأْرَْضَ  السَّمَاوَاتِ  خَلقََ  الَّذِي  
 تتَذََكَّرُونَ  أفََلاَ   ۚشَفِيعٍ  وَلاَ  وَلِيٍّ  مِنْ  دُونِهِ  مِنْ  لكَُمْ 

(Corán, al-Sajdah, 32:4) 

“Fue Dios Quien creó los cielos, la tierra y todo lo que 
existe entre ambos en seis días, luego se estableció sobre 
el Trono. No tienes, a parte de Él, ni protector ni intercesor 
alguno. ¿Acaso no vas a recapacitar?” 

 



 

43 
 

لغُوُبٍ  مِنْ  مَسَّنَا وَمَا أيََّامٍ   سِتَّةِ  فِي بيَْنهَُمَا وَمَا وَالأْرَْضَ  السَّمَاوَاتِ  خَلَقْنَا وَلَقَدْ   

(Corán, Qāf, 50:38) 

“Yo creé los cielos y la Tierra y todo cuanto existe entre 
ambos en seis días, sin sufrir cansancio”   

تِ ٱ  خَلقََ  لَّذِيٱ هُوَ  وَٰ  فِي يَلِجُ  مَا يَعۡلَمُ  لۡعَرۡشِۖ ٱ عَلىَ سۡتوََىٰ ٱ ثمَُّ  أيََّامٖ  سِتَّةِ  فِي لأۡرَۡضَ ٱوَ  لسَّمَٰ
 فِيهَاۖ  يعَۡرُجُ  وَمَا لسَّمَاءِٓ ٱ  مِنَ  يَنزِلُ  وَمَا مِنۡهَا  يَخۡرُجُ  وَمَا لأۡرَۡضِ ٱ

ُ ٱوَ  كُنتمُۚۡ  مَا أيَۡنَ  مَعكَُمۡ  وَهُوَ  َّໂ بصَِيرٞ  تعَۡمَلوُنَ  بمَِا 

(Corán, al-Hadīd, 57:4) 

“Él es Quien creó los cielos y la Tierra en seis días. Luego, 
se estableció sobre el Trono del poder. Él sabe lo que 
entra en la tierra y cuanto sale de ella, lo que desciende 
del cielo y lo que asciende a él. Está contigo dondequiera 
que estés. Dios ve bien todo lo que hacemos”.  

Cuando el sexto día llego a su fin, también nos 
recordamos que los primeros 6 días de la creación, que 
constituyen el primer capítulo en la historia del “tiempo”, se 
dividieron en dos períodos: el primero duró 4 días y luego 
hubo un segundo período que duró 2 días más para hacer 
un total de 6 días:  

 سَوَاءً  أيََّامٍ  أرَْبَعةَِ  فِي أقَْوَاتهََا فِيهَا وَقَدَّرَ  فِيهَا وَبَارَكَ  فوَْقهَِا مِنْ   رَوَاسِيَ  فِيهَا وَجَعَلَ 
 لِلسَّائِلِينَ 

(Corán, Fussilāt, 41:10) 

“El dispuso sobre la Tierra montañas firmes, las bendijo y 
determinó el sustento en cuatro días completos, para 
aquellos que preguntan”. 



 

44 
 

 

ٓ  كَرۡهٗا أوَۡ  طَوۡعًا ئۡتِيَاٱ وَلِلأۡرَۡضِ  لهََا فَقَالَ  دُخَانٞ  وَهِيَ  لسَّمَاءِٓ ٱ  إِلَى سۡتوََىٰٓ ٱ ثمَُّ   أتَيَۡنَا قَالَتاَ
 طَائٓعِِينَ 

(Corán, Fussilāt, 41:11) 

“Y Él [es quien] aplicó Su diseño a los cielos, que aún eran 
nebulosos (contenían humo); y Él [es quien] les dijo a (los 
cielos y a la tierra): «¡Venid [a la existencia], ambos, 
voluntaria o involuntariamente!»—a lo que ambos 
respondieron: «Venimos en obediencia.»”. 

وَاتٖ  سَبۡعَ  فَقَضَىٰهُنَّ   لدُّنۡيَاٱ لسَّمَاءَٓ ٱ وَزَيَّنَّا أمَۡرَهَاۚ  سَمَاءٍٓ  كُلِّ  فِي وَأوَۡحَىٰ  يوَۡمَيۡنِ  فِي سَمَٰ
بِيحَ  لِكَ  وَحِفۡظٗاۚ  بمَِصَٰ  لۡعَلِيمِ ٱ  لۡعَزِيزِ ٱ تقَۡدِيرُ  ذَٰ

(Corán, Fussilāt, 41:12) 

“Y Él [es quien] decretó que se conviertan en siete cielos 
en dos días, y asignó a cada cielo su función. Y 
embelleció los cielos más cercanos a la tierra con luces y 
los hicimos seguros: así es el decreto del Todopoderoso, 
el Omnisciente (que todo lo sabe) “. 

Por supuesto, nuestro séptimo día de recitación del Corán 
difícilmente caería en Youm al-Sabt, o el Día de Reposo, 
pero no obstante se nos recuerda la importancia del 
séptimo día de la semana.  

 7th Juz: al-Anfāl, 75 & at-Taubah, 129 – es decir, 
un total de 204 versos;                        

 8th Juz: Yūnus, 109; & Hūd, 123 – es decir, un 
total de 232 versos;                     



 

45 
 

 9th Juz: Yūsuf, 111; & ar-Ra’d, 43 – es decir, un 
total de 154 versos;   

 10th Juz: Ibrahīm, 52; & al-Hijr, 99 – es decir, un 
total de 151 versos;    

 11th Juz: an-Nahl - 128 versos.  

Este escritor prefiere limitar la recitación del “Juz” para el 
día 11 a la Sūrah al-Nahl, no sólo porque es una Sura 
larga, sino también porque nos permite combinar la 
recitación de la Sūrah al-Isra con la Sūrah al-Kahf en el 
día 12 del mes. Hemos proporcionado pruebas suficientes 
en otros lugares de que estas dos Suras del Corán están 
vinculadas divinamente entre sí.             

El día 11 también marca la finalización del primer tercio 
del Corán, y esto es un asunto de gran importancia, 
especialmente en Ramadán, cuando el mes se divide en 3 
partes con implicaciones significativas para cada parte.  

 

 12th Juz: al-Isrā, 111; & al-Kahf, 110 – con un total 
de 221 versos;  

 13th Juz: Maryam, 98; & Tā Hā, 135 – con un total 
de 233 versos;                              

 14th Juz: al-Anbiyā’, 112; & al-Hajj, 78 – con un 
total de 190 versos;      

 15th Juz: al-Mu’minūn, 118; & an-Nūr, 64 – con un 
total de 182 versos.         



 

46 
 

Cuando haya terminado el decimocuarto día del mes y 
comienza la noche del decimoquinto, ha llegado el 
momento de la luna llena. Dado que este es el momento 
de mayor “Nūr” o luz, Alá, El Eterno, nos da la Sūrah al-
Nūr para ser recitada en este mismo decimoquinto día. 
Siempre que se recite esta Sura al leer todo el Corán una 
vez cada mes lunar, el creyente es informado sobre la 
llegada de esa etapa en el transcurso del tiempo durante 
el mes lunar, cuando la mitad del mes haya terminado y 
quede justo la otra mitad.     

 16th Juz: al-Furqān, 77; & a-Shu’ara, 227 – con un 
total de 304 versos;  

 17th Juz: an-Naml, 93; al-Qaa , 88; & al-Ankabūt, 
69 – con un total de 250 versos;      

 18th Juz: ar-Rūm, 60; Luqmān, 34; as-Sajdah, 30; 
& al-Ahzāb, 73 – con un total de 197 versos;  

 19th Juz: Saba’, 54; al-Fāir, 45; Yā Sīn, 83; & as-
Sāfāt, 182 – con un total de 364 versos;  

 20th Juz: Sād, 88; az-Zumar, 75; & Ghāfir, 85 – 
con un total de 248 versos;  

 21st Juz: Fussilāt, 54; a-Shurā, 53; & az-Zukhruf, 
89; ad-Dukhān, 59 – con un total de 255 versos.  

 

Cuando comienza el día 21 del mes, esto es un asunto de 
gran importancia en el bendito mes de Ramadán, ya que 
marca el comienzo del último tercio del Corán, y serían, en 



 

47 
 

las noches impares de esta última parte del mes, cuando 
ocurriría la “Lailatul Qadr”. Sería en esa noche bendita que 
los ángeles y el “Rūh” (es decir, el “Rūh al-Quddus” o 
Espíritu Santo, que es el Ángel Gabriel) cuando 
descenderían desde lo alto para realizar cada tarea que 
les haya asignado Alá, El Todopoderoso.  

Cuando recitamos la Sūrah Fussilāt el día 21 del mes de 
Ramadán, se nos da más información sobre lo que los 
ángeles pueden hacer por nosotros en esa gloriosa noche 
tan especial:  

ُ ٱ رَبُّنَا قَالوُاْ  لَّذِينَ ٱ  إِنَّ  َّໂ  َُّمُواْ ٱ ثم لُ  سۡتقََٰ ٓئكَِةُ ٱ  عَلَيۡهِمُ  تتَنََزَّ   تحَۡزَنوُاْ  وَلاَ  تخََافوُاْ  ألاََّ   لۡمَلَٰ
 توُعَدُون  كُنتمُۡ  لَّتيِٱ  لۡجَنَّةِ ٱ بِ  وَأبَۡشِرُواْ 

نۡيَاٱ لۡحَيوَٰةِ ٱ  فِي أوَۡلِيَاؤُٓكُمۡ  نَحۡنُ   مَا فِيهَا وَلكَُمۡ  أنَفسُُكُمۡ  تشَۡتهَِيٓ  مَا فِيهَا وَلكَُمۡ  لأۡخِٓرَةِۖ ٱ وَفِي لدُّ
 تدََّعُونَ 

نۡ  نزُُلاٗ  حِيمٖ   غَفوُرٖ  مِّ  رَّ

(Corán, Fussilāt, 41 :30-32) 

“Quienes digan: “Nuestro Dios es Alá” y obren 
virtuosamente, los ángeles descenderán sobre ellos (y 
esto ocurrirá durante la noche de “Lailatul Qadr”) [y les 
dirán:] “No teman ni estén tristes. Bienaventurados sean 
porque tendrán el Paraíso que les ha sido prometido. 
Nosotros somos sus protectores en la vida mundana y en 
la vida a venir, tendrán allí todo cuanto sus almas deseen 
y se les concederá todo lo que pidieran como 
reconocimiento del Absolvedor, Misericordioso”. 

Cuando también recitemos la Sūrah ad-Dukhān en el día 
21 del mes de Ramadán, se nos recuerda que Alá, El 



 

48 
 

Bondadoso, reveló el Corán en una noche bendita de 
“Qadr” (poder) durante el mes de Ramadán, y el bendito 
Profeta (SWA) indicó que debemos buscar esa noche en 
las noches impares del último tercio del sagrado mes de 
Ramadán:   

هُ  إِنَّآ  رَكَةٍۚ  لَيۡلَةٖ  فِي أنَزَلۡنَٰ بَٰ مُنذِرِينَ  كُنَّا إِنَّا  مُّ  

(Corán, ad-Dukhān, 44:3-5) 

“Recuerda que lo enviamos durante una Noche Bendita: 
porque siempre deseamos advertir (contra el Mal). En esta 
(Noche) se puede distinguir claramente todo asunto de 
sabiduría, por nuestro mandato, desde Nuestra Presencia. 
Porque en Verdad os digo que siempre enviamos 
(mensajes de orientaciones).” 

 22nd Juz:  al-Jāthiyah, 37; al-Ahqāf, 35; 
Muhammad, 38; & al-Fath, 29; al-Hujurāt, 18 – son 
un total de 157 versos;  

 23rd Juz:  Qāf, 45; ad-Dhāriyāt 60; al- ūr, 49; an-
Najm, 62; & al-Qamar, 55, - son un total de 271 
versos.  

Una vez terminado el día 22 del mes y comenzado el día 
23, la implicación sería que solo nos queda una semana 
para que el mes se complete. El creyente debe estar 
atento a los cambios trascendentales que ocurran en el 
cielo durante esta última semana del mes lunar a medida 
que el mes llega a su fin, es decir, que la luna 
eventualmente desaparece del cielo durante los últimos 
días de esta semana, y así las estrellas ocupan el cielo 



 

49 
 

nocturno. La luz de las estrellas reemplaza entonces la luz 
de la luna en el cielo nocturno. 

Alá, El Eterno, nos ofrece la Sura an-Najm, es decir, la 
Sura de la estrella, seguida de la Sura al-Qamar, es decir, 
la Sura de la luna, en el día 23 del mes, de manera que, al 
recitar estas dos Suras en ese día del mes, no sólo nos 
alertarían de que la luz de las estrellas reemplazaría ahora 
a la luz de la luna en el cielo, sino también de que ha 
comenzado la última semana del mes. 

También podemos reconocer la Sabiduría Divina al traer la 
oscuridad al cielo en preparación para recibir la tenue luz 
de la luna nueva.  

 

 24th Juz: ar-Ramān - 78; al-Wāqi‘ah - 96; al-Hadīd 
- 29; & al-Mujādilah - 22;    

 25th Juz: al-Hashr -24; Mumtahinah- 13; as-Saff - 
14; al-Jumu’ah - 11; al-Munāfiqūn - 11; at-Taghābun - 
18; at-Talāq 12; & at-Tahrīm - 12; al-Mulk - 30; al-
Qalam - 52  

 26th Juz: al-Hāqqah - 52; & al-M‘ārij - 44; Nūh - 28; 
al-Jinn - 28; al-Muzzammil - 20; al-Muddaththir - 56;  

 27th Juz:  al-Qiyāmah - 40; al-Insān - 31; & al-
Mursalāt - 50; an-Naba’ - 40; an-Nāzi‘āt - 46;  

 28th Juz: ‘Abasa- 42; at-Takwīr - 29; al-Infiār - 19; 
al-Muaffifīn - 36; al-Inshiqāq - 25; al-Burūj - 22; at-
Tāriq - 17; al-A‘lā - 19; & al-Ghāshiyah - 26;  



 

50 
 

 29th Juz: al-Fajr - 30; al-Balad - 20; a-Shams - 15; 
al-Layl - 21; al-duā -11; a-Sharh - 8; at-Tīn - 8; & al-
‘Alaq -19; al-Qadr - 5.  

 

En vista de que la Sūrah al-Qadr es la Sura que nos 
informa que “Lailatul Qadr” es, con mucho, la noche más 
grande de todas las noches del año, porque fue en esta 
noche cuando se reveló el Sagrado Corán, y esta Sura 
menciona tanto al-Fajr como al-Lail, hemos organizado 
nuestro Juz de recitación para combinar la recitación de la 
Sūrah al-Qadr en el día 29 del mes con la Sūrah al-Fajr y 
también con la Sūrah al-Lail. Como consecuencia de esta 
importante unión de las tres “Suwar” en el mismo “Juz” 
que se recita el día 29 del mes, tenemos razones para 
creer que Lailatul Qadr se encuentra en la noche 29 del 
bendito Ramadán. Por lo tanto, nuestro consejo es que se 
preste la mayor atención a permanecer despiertos toda la 
noche en adoración en la noche 29 del bendito mes de 
Ramadán. Debemos hacer “Duah” en esta noche en 
particular, por todo lo que hemos estado pidiendo durante 
todo el año. 

Debemos advertir a nuestros lectores que nuestra 
comprensión islámica escatológica de este tema es que el 
Dajjāl es responsable del casi universal descuido de la 
noche 29 de Ramadán, a pesar de que es una de las 
noches impares del último tercio del bendito mes. 

Cuando termina el día 29 del mes, también tenemos el 
deber de mirar al cielo por la noche (es decir, al cielo 



 

51 
 

sobre nosotros mismos en el lugar de la Tierra donde nos 
encontramos en ese momento) para ver si la luna nueva 
es ya visible. Si vemos la luna nueva, entonces 
tendríamos que completar la recitación de las pocas Suras 
restantes del Corán para completar la recitación de todo el 
Corán de principio a fin. Lo que sería un período de tiempo 
muy breve. Si, por otro lado, no se ve la luna nueva, 
entonces tendríamos que recitar solo unas pocas Suwar 
cortas en el trigésimo día del mes para completar la 
recitación de todo el Corán.   

 30th Juz:  al-Bayyinah - 8; az-Zalzalah - 8; al-
‘Ādiyāt - 11; al-Qāriah -11; at-Takāthur - 8; al-‘Asr - 3; 
al-Humazah - 9; al-Fīl - 5; Quraysh -4; al-Mā‘ūn - 7; 
al-Kauthar - 3; al-Kāfirūn - 6; an-Nar - 3; al-Masad - 
5; al-Ikhlā - 4; al-Falaq - 5; & an-Nās - 6.  

Aconsejamos que aquellos que reciten el Corán hasta el 
“Khatam” o lo completen en un mes lunar, se abstengan 
de terminar la recitación del Corán antes de que se 
termine el mes (por ejemplo, en el día 25, 26, etc.). Deben 
asegurarse de tener un vigesimonoveno “Juz” para recitar 
el día 29, así como un trigésimo “Juz” para recitar en caso 
de que el mes se extienda hasta el día 30.   

  



 

52 
 

¿Cómo debería una mujer recitar el Corán?   

Nuestra opinión es que los hombres deberían completar el 
Corán al menos una vez cada mes lunar, pero que las 
mujeres deberían recitar solo lo que les sea posible en 
este mismo periodo.   

Cuando una mujer no puede completar el Corán dentro del 
marco de un mes lunar porque su recitación se ve 
interrumpida por su ciclo menstrual, debería completar el 
Corán siempre que le sea posible reanudar la recitación. 
Luego, debería comenzar de nuevo la recitación del Corán 
desde el principio con la siguiente luna nueva. Durante el 
intervalo entre la finalización de su recitación del Corán y 
la aparición de la próxima luna nueva, puede recitar del 
Corán según su elección. 

El Corán no impide que una mujer lo recite durante su 
menstruación; pero este escritor no tiene la competencia 
para determinar si existe alguna otra prohibición 
relacionada con el tema. 

  



 

53 
 

 

CAPITULO CINCO 

 

Recitando el Corán y viviendo  

en armonía con el tiempo lunar 

 

Hemos proporcionado pruebas en el último capítulo que 
demuestran que la recitación diaria del Corán, en 
conformidad con el método divino de recitación para 
completar todas las suras del Sagrado Corán en un 
período de tiempo un mes, es decir, un mes lunar, nos 
permite vivir en contacto constante con el tiempo lunar.  

Ahora podemos entender por qué todas las Suras largas 
del Corán se encuentran al principio del libro, y todas las 
cortas se encuentran al final. 

Cuando la luna está en fase Nueva, es decir, cuando 
aparece la “Hilāl” o la luna creciente, y el mes es joven, la 
Sabiduría Divina ha dispuesto que también nosotros 
debemos vivir como si fuéramos jóvenes, sentirnos 
jóvenes y actuar con fuerza. Siempre debemos hacer 
nuestro mayor esfuerzo al comienzo del mes lunar en 
cualquier trabajo que realicemos. Esto incluye los 
esfuerzos de aquellos que no tienen hijos y desearían ser 
bendecidos por Alá, El Más Grande, con un bebé. Es por 
esta razón que Alá, El Bondadoso, ha colocado todas las 
Suras largas al principio del Corán. Luego, a medida que 



 

54 
 

el mes avanza, las Suras se vuelven cada vez más cortas 
hasta que, cuando el mes este llegando a su fin, cuando la 
luna haya envejecido, cuando estemos cansados, Alá, El 
Más Sabio, nos ofrece Suras mucho más cortas que 
apenas exigen nuestra energía. Por lo tanto, al recitar el 
Noble Corán diariamente, estamos, de hecho, viviendo en 
armonía con el tiempo lunar.    

Aquellos que no vivan en armonía con el tiempo lunar 
pagarán un precio terrible por empecinarse a vivir con el 
sol en lugar de con la luna. ¿Cuál es ese precio? 

 

¿Cuál es la implicación de que el Tiempo se mueva 
cada vez más rápido? 

 

Ahmad narró que Abu Hurairah había dicho que: El 
Mensajero de Alá había dicho: “La Hora no comenzará 
hasta que el tiempo pase rápidamente, así que un año 
será como un mes, y un mes será como una semana, y 
una semana será como un día, y un día será como una 
hora, y una hora será como la quema de una trenza de 

hojas de palma.” (Sahīh Bukhārī) 

Este libro invita a los lectores a ‘pensar’ para darse cuenta 
de las ominosas implicaciones de la profecía del Profeta 
Muhammad (صلى الله عليه وسلم), quien declaró, respecto al Fin de los 
Tiempos, que el tiempo se movería cada vez más 
rápidamente. Dijo que un año entero pasaría, y parecería 
que apenas hubiera sido un mes; y un mes entero pasaría 



 

55 
 

como si fuera una semana, y una semana entera pasaría 
como si fuera un día; y un día entero pasaría como si 
fuera una hora, y una hora entera pasaría como el tiempo 
que se tarda en encender un fuego. (Sahīh Bukhārī). 

Este libro explica esta profecía como el éxito del ataque 
del Dajjāl al sistema de tiempo ordenado por Alá, El 
Todopoderoso, para toda la humanidad. Mi libro titulado: 
“El Corán, Dajjāl y el Jasad,” también ha explicado el 
pasaje en la Sūrah Saba del Corán sobre la muerte del 
Nabī Sulaiman (AS), cuando los genios vieron al Dajjāl 
sentado en el trono de Solimán, y que fue el “Minsa’ah” del 
bastón de Solimán lo que le dio al Dajjāl la capacidad de 
intervenir en el sistema de tiempo mostrando a Solimán 
hablando y caminando como si estuviera verdaderamente 
vivo, etc. 

A excepción de los niños inocentes, así como de aquellos 
que viven una vida desconectada del mundo moderno, 
casi toda la humanidad podría confesar que en este 
momento están experimentando que el tiempo está 
pasando cada vez más rápidamente; y esto incluye incluso 
a los críticos más recalcitrantes de este escritor. Sin 
embargo, la realidad es que el tiempo no se está 
acelerando en absoluto; más bien es el corazón humano 
el que lo percibe de esa manera. 

Este libro ha sido escrito para advertir a aquellos que 
sienten que el tiempo va cada vez más raudo, que esto 
sucede porque sus corazones se han desconectado del 
sistema de tiempo ordenado divinamente que funciona 



 

56 
 

para toda la creación de Alá; y esto ha ocurrido 
precisamente debido al ataque del Dajjāl a ese sistema de 
tiempo divino. 

Este libro recuerda al lector que la luna está localizada en 
el centro de ese sistema de tiempo divino que fue creado 
por Alá, El Supremo, para toda la humanidad. Aquí está la 
prueba: 

نِينَ ٱ عَدَدَ  لِتعَۡلَمُواْ  مَنَازِلَ  ۥوَقَدَّرَهُ  نوُرٗا لۡقمََرَ ٱوَ  ضِيَاءٓٗ  لشَّمۡسَ ٱ  جَعَلَ  لَّذِيٱ هُوَ    لسِّ
ُ ٱ  خَلقََ  مَا لۡحِسَابَۚ ٱوَ  َّໂ  َلِك لُ  لۡحَقِّۚ ٱبِ  إلاَِّ  ذَٰ تِ ٱ يفُصَِّ  يَعۡلمَُونَ  لِقوَۡمٖ   لأۡيَٰٓ

(Corán, Yūnus, 10:5) 

“Él es quien hizo que el sol fuera una gloria radiante y a la 
luna una luz (de belleza), y determinó para ella etapas; 
para que pudierais conocer el número de años y el cálculo 
del tiempo. Alá creó este sistema con verdad y rectitud. 
Así explica Sus Señales en detalle, para aquellos que 
comprenden.”  

El corazón humano no podrá latir en armonía con el 
sistema del tiempo creado por Alá, a menos que ese 
corazón fuera “Salīm”, es decir, que estuviera sano y en 
estado de pureza. La implicación adicional es que un ser 
en estado impuro tendría dificultades para recibir ‘Nūr’ o la 
luz de Alá, y tampoco podrá recibir “Shifā”, o sanación. De 
hecho, esto es tan importante que el Corán ha declarado 
que nadie ni nada sería de ayuda en el Día del Juicio 
excepto un corazón que fuera “Salīm”: 

 بَنوُنَ  وَلاَ  مَالٞ  يَنفَعُ  لاَ  يوَۡمَ 

َ ٱ أتَىَ مَنۡ  إلاَِّ  َّໂ  ٖسَلِيمٖ  بِقلَۡب 



 

57 
 

(Corán, a-Shu'arā, 26:88-89) 

“El día en que de nada servirán ni las riquezas ni los hijos 
y sólo estará a salvo quien se presente ante Dios con un 
corazón “Salim” puro y sano”. 

Un corazón no es “Salīm” cuando está desarmonizado 
respecto al resto de la creación de Alá, ya que no late en 
armonía con el sistema de tiempo ordenado por Alá, El 
Todopoderoso, para toda Su creación.   

Si, después de experimentar el tiempo pasando cada vez 
más rápidamente, el lector que ahora recita el Corán con 
la metodología enseñada en este libro dejase de percibir 
que el tiempo pasa cada vez más rápidamente, la 
implicación sería que su corazón habría sido restaurado a 
un estado de armonía con el sistema de tiempo en 
sintonía con el resto de la creación de Alá. La otra 
implicación sería que el conocimiento sobre este tema 
presentado en este libro sería validado, y la avalancha de 
objeciones y reproches de nuestros críticos, que nos 
cierran las puertas de la “Masjid”, sería expuesta como 
inválida.   

El próximo capítulo intentará explicar el sistema de tiempo 
ordenado por Alá, El Misericordioso, para toda la 
humanidad. Estamos convencidos de que los hindúes, 
budistas, judíos, cristianos y otros que, como los 
musulmanes, siguen un modo de vida religioso, se 
beneficiarían también de esa explicación. 



 

58 
 

Este escritor respeta a otras comunidades religiosas, y no 
participa en la proselitización activa buscando convertir a 
otros al islam. Este escritor respeta la libertad con la que 
las personas deben poder elegir sus creencias religiosas y 
por supuesto, sus comunidades religiosas.  

Este escritor no se permite de vanagloriarse de tener una 
competencia religiosa destinada a demostrar la 
superioridad de su comunidad religiosa sobre las otras. 
Por lo tanto, no es por espíritu de competitividad que él 
sugiera el apego a la luna, y, por ende, al sistema de 
tiempo divinamente ordenado que se explica esta 
metodología para la recitación del Corán; recordemos que 
este método no tiene paragón en otra comunidad religiosa 
actualmente. Por supuesto, él estaría realmente 
encantado si alguien pudiera demostrar que está 
equivocado. 

Este libro procede a explicar la metodología correcta para 
la recitación del Noble Corán de acuerdo con la “Sunnah” 
divinamente ordenada, es decir, recitarlo de principio a fin 
una vez al mes. Se recuerda a nuestros amables lectores 
la evidencia presentada anteriormente que demuestra las 
divisiones del Corán en 30 partes (es decir, “Ajza” o 
“Sipara”), que fueron realizadas, quizás hace siglos, por 
varias personas misteriosamente desconocidas, y que 
desafortunadamente, estas divisiones se hicieron de 
manera arbitraria e incorrecta.   

Este libro recuerda a los lectores que Alá, El 
Misericordioso, ya ha dividido el Corán en “Suwar” (plural 



 

59 
 

de sura), y que no podemos subdividir lo que Alá ya había 
dividido. Por lo tanto, declaramos con confianza que la 
división del Corán en “Ajza” que actualmente prevalece 
universalmente, en la que muchas Suras han sido 
fragmentadas, es incorrecta y debe ser corregida. Es 
precisamente esta división incorrecta del Corán en 30 
partes iguales, cosa que Alá, el Altísimo, ha condenado 
severamente en el verso anterior de la Sura al-Hijr. 

Alá, El Eterno, nos ha proporcionado una orientación 
sobre la cantidad del Corán que se debe recitar 
diariamente con el fin de completar la recitación de todo el 
libro en un mes lunar, es decir, realizar un “Khatam” del 
Corán, en un mes lunar, y ese tema ha sido ya explicado 
en este libro. 

[Aceleramos a explicar a aquellos que buscan la puntilla -
ya que son los únicos que necesitarían una explicación- 
que alguien que está memorizando el Corán, y que 
memoriza pequeñas partes a la vez para facilitar su 
esfuerzo de memorización, no está cometiendo ningún 
error al subdividir el Corán.] 

La división del Corán en “Ajza” para la recitación diaria 
durante un período de un mes no se hizo al azar. Este 
libro presenta abundante evidencia que confirma que la 
recitación del Corán de acuerdo con los “Ajza” correctos 
restauraría nuestros corazones a un estado de armonía 
con la luna, y así con el sistema de tiempo ordenado por 
Alá, El Altísimo, para toda la humanidad.   

  



 

60 
 

Comentario Importante  

Este autor ha ofrecido en este capítulo de su humilde libro, 
opiniones sobre la sincronía que existe entre la recitación 
de los “Ajza del Qur’ān” durante un período de un mes 
lunar, por un lado, y el transcurso, por otro, de las 
diferentes etapas en el movimiento del tiempo en el 
sistema temporal ordenado por Dios. Confiamos en que 
más adelante surgirán otros eruditos, Inchalá, que llevarán 
este análisis a niveles mucho más altos.    

  



 

61 
 

 

CAPITULO SEIS 

Dajjāl, la Luna y  

el Sistema temporal en islam 

 

El Dajjāl, el falso Mesías, necesita reunir a toda la 
humanidad en un crisol comunitario global renunciando a 
la existencia de Dios; también requiere de una sociedad 
que esté política, económica y monetariamente sometida a 
él, para poder lograr su objetivo de gobernar el mundo 
desde Jerusalén. 

No es ninguna casualidad que estemos en plena 
globalización en el mundo entero. La escatología islámica 
ha explicado que el Dajjāl, el falso Mesías, necesita reunir 
a toda la humanidad en un único crisol global que rechace 
la existencia del único Dios verdadero, también necesita 
de una amalgama de gente que esté en sumisión política, 
económica y monetaria ante él, para que él pueda 
alcanzar su objetivo de gobernar el mundo desde 
Jerusalén. Hemos explicado este tema en libros anteriores 
como “Jerusalén en el Corán”, “Explicando la misteriosa 
agenda imperial de Israel”, “Dajjāl, el Corán y Awwal al-
Zamān,” etc.  

[See www.imranhosein.com]  

  



 

62 
 

El tiempo según el ciclo lunar  

Quizá lo más difícil y frustrante de la creación de Alá es 
que el Dajjāl ha encontrado (en su búsqueda de construir 
una sociedad global única e interconectada que funcione 
como la seda) es el sistema de tiempo calibrado 
divinamente, pero a su vez impreciso, creado por Alá, El 
Altísimo, en el que la luna está situada en el centro del 
mecanismo de control de tiempo. (El tiempo divino no es 
preciso, porque tenemos que esperar hasta que termine el 
día 29 del mes en curso para saber si el mes haya 
terminado verdaderamente). Recuerden que el Corán ha 
establecido claramente que la luna debe usarse para 
contar los años:  

نِينَ ٱ عَدَدَ  لِتعَۡلَمُواْ  مَنَازِلَ  ۥوَقَدَّرَهُ  نوُرٗا لۡقمََرَ ٱوَ  ضِيَاءٓٗ  لشَّمۡسَ ٱ  جَعَلَ  لَّذِيٱ هُوَ    لسِّ
ُ ٱ  خَلقََ  مَا لۡحِسَابَۚ ٱوَ  َّໂ  َلِك لُ  لۡحَقِّۚ ٱبِ  إلاَِّ  ذَٰ تِ ٱ يفُصَِّ  يَعۡلمَُونَ  لِقوَۡمٖ   لأۡيَٰٓ

فِ ٱ فِي إِنَّ  ُ ٱ  خَلقََ  وَمَا لنَّهَارِ ٱوَ  لَّيۡلِ ٱ  خۡتلَِٰ َّໂ تِ ٱ فِي وَٰ مَٰ تٖ  لأۡرَۡضِ ٱوَ  لسَّ  يَتَّقوُنَ  لِّقوَۡمٖ  لأَيَٰٓ

(Corán, Yūnus, 10:5-6) 

“Él es quien hizo que el sol fuera una gloria radiante y a la 
luna, una luz (de belleza), y determinó para ella etapas; 
para que pudierais conocer el número de años y el cálculo 
del tiempo. Alá creó este sistema con verdad y rectitud. 
Así explica Sus Señales en detalle, para aquellos que 
comprenden. En la sucesión de la noche y el día, y en lo 
que Dios ha creado en los cielos y en la Tierra, hay signos 
para la gente piadosa”.  

Expliquemos una vez más que en un mes lunar, la luna 
puede aparecer o bien en el día 29 o en el día 30. La luna 



 

63 
 

tiene que ser vista antes de que aceptemos que el mes 
esté terminado y un nuevo mes comience, de manera 
contraria, mientras que la luna no sea apreciada, 
tendríamos que añadirle un día más a ese mes.  

Fue por diseño divino que un sistema de tiempo basado 
en la luna frustraría el establecimiento de un sistema de 
tiempo universal que conectaría a toda la humanidad en 
una sola maya de referencia. Las consecuencias de no 
establecer esa red universal con un sistema de tiempo 
preciso y aplicable de manera universal serían 
catastróficas, ya que no sería posible que los negocios, 
por ejemplo (y esto incluye la banca), se llevaran a cabo 
electrónicamente en todo el mundo a través del 
ciberespacio.   

La luna no está sola, ella no funciona en un sistema único. 
Más bien, la luna forma parte de un gran engranaje en el 
que todas las partes de la creación de Alá se mueven en 
armonía entre sí. Ninguna parte podrá superar a la otra: 

يَسۡبَحُونَ  فلَكَٖ  فِي وَكُلّٞ  لنَّهَارِۚ ٱ  سَابقُِ  لَّيۡلُ ٱ وَلاَ  لۡقَمَرَ ٱ تدُۡرِكَ  أنَ لَهَآ  يَنۢبغَِي لشَّمۡسُ ٱ لاَ   

(Corán, Ya Sīn, 36:40) 

“No le es posible al Sol alcanzar a la Luna, ni la noche 
puede adelantarse al día. Cada uno circula en su espacio 
según Nuestra Ley”. 

Cuando Alá, El Misericordioso, creó los “Samawāt,” o 
universos paralelos, y la tierra, y luego envió a la 
humanidad a vivir en este medio material en el que ahora 
vivimos; Él creó y diseñó todo según un “Mīzān” (una 



 

64 
 

balanza), o equilibrio, y advirtió a la humanidad que no 
perturbara ni abandonara ese “Mīzān”: 

لۡمِيزَانَ ٱ وَوَضَعَ  رَفَعهََا لسَّمَاءَٓ ٱوَ   

لۡمِيزَانِ ٱ فِي تطَۡغوَۡاْ  ألاََّ   

(Corán, al-Rahmān, 55:7-8) 

“Y elevó el cielo, y estableció el equilibrio en toda la 
creación, advirtiendo que no se debe alterar ese equilibrio 
[de la equidad].”  

Debería ser evidente para nuestros lectores que la luna, y 
el sistema de tiempo en el que la luna ocupa un lugar 
central, está integralmente conectado con esa “Mīzān” 
(esa balanza) mencionada anteriormente.   

  



 

65 
 

¡El tiempo absoluto—Yo soy el Tiempo!  

 

ِ  رَسُولُ  قَالَ   قَالَ  ـ عنه الله رضى ـ هُرَيْرَةَ  أبَِي عَنْ   َّစ قَالَ  "   وسلم عليه الله صلى  ُ َّစ 
 .وَالنَّهَارَ  اللَّيْلَ  أقَُلِّبُ  الأمَْرُ، بِيَدِي الدَّهْرُ، وَأنََا  الدَّهْرَ  يَسُبُّ  آدَمَ، ابْنُ  يؤُْذِينِي وَجَلَّ  عَزَّ 

“Abu Huraira explicó: El Mensajero de Alá (صلى الله عليه وسلم) dijo que Alá 
había dicho: ‘El hijo de Adán me hiere porque insulta al 
Tiempo, aunque Yo soy el Tiempo: en Mis Manos están 
todas las cosas, y Yo hago girar el día y la noche.’” 

(Bukhārī, Muslim) 

 

Cuando Allah, El Bondadoso, declaró: ¡Yo soy el tiempo! 
La implicación es que el Tiempo absoluto está en Sus 
Propias Manos.  

Cuando además declaró que había completado la 
creación en 6 días y luego se estableció sobre Su “‘Arsh”, 
es decir, Su Trono o centro de mando desde el cual 
gobierna y controla toda la creación, la implicación es que 
el Tiempo absoluto se encuentra en el Trono, y por lo 
tanto que todas las partes del sistema del tiempo están en 
última instancia conectadas con el Tiempo absoluto en el 
‘Arsh. Aquí hay uno de varios versos del Corán que nos 
lleva al “‘Arsh.”   

 

تِ ٱ  خَلقََ  لَّذِيٱ وَٰ مَٰ نُ ٱ لۡعَرۡشِۖ ٱ  عَلَى سۡتوََىٰ ٱ ثمَُّ  أيََّامٖ  سِتَّةِ  فِي بَيۡنهَُمَا  وَمَا لأۡرَۡضَ ٱوَ   لسَّ حۡمَٰ   لرَّ
 خَبِيرٗا  ۦبهِِ  فَسۡـ൘لۡ 

(Corán, al-Furqān, 25:59) 



 

66 
 

“Él fue Quien creó los cielos, la Tierra y todo lo que hay 
entre ambos en seis días, luego se estableció sobre el 
Trono del poder. Él es Misericordioso. Pregunta sobre Él a 
quien tenga conocimiento.”   

Además del tiempo absoluto, el Corán también ha 
revelado la existencia del tiempo cósmico como esa 
dimensión del tiempo que se conecta con el tiempo 
absoluto.  

 

El tiempo Cósmico:  

 

ا سَنَةٖ  ألَۡفَ  ۥٓمِقۡدَارُهُ  كَانَ  يوَۡمٖ  فِي  إِليَۡهِ  يَعۡرُجُ  ثمَُّ  لأۡرَۡضِ ٱ إِلَى لسَّمَاءِٓ ٱ مِنَ  لأۡمَۡرَ ٱ يدَُبِّرُ  مَّ  مِّ
 تعَدُُّونَ 

(Corán, al-Sajdah, 32:5) 

“Él decreta todos los asuntos desde el cielo a la Tierra, 
que luego ascienden a Él en un día (para ser juzgados) 
que equivale a mil años de los que ustedes cuentan” 

ئِكَةُ ٱ  تعَۡرُجُ 
ٓ وحُ ٱ وَ  لۡمَلَٰ  سَنَةٖ  ألَۡفَ  خَمۡسِينَ  ۥمِقۡدَارُهُ  كَانَ  يوَۡمٖ  فِي إِلَيۡهِ  لرُّ

(Corán, al-Maārij, 70:4) 

“Los ángeles y las almas ascienden hacia Él cada día, en 
un día que durará cincuenta mil años.”  

Es cierto que un sistema de tiempo multidimensional debe 
tener una “Mizān” (balanza) que conecte el tiempo 
absoluto con el tiempo cósmico y así mismo, con el tiempo 
lunar; y también es cierto que la “Mizān” debe conectarlos 



 

67 
 

armoniosamente entre sí. Si perdemos, o nos 
desconectamos del tiempo lunar, o del mundo del tiempo 
en el que vivimos, entonces el mundo del tiempo cósmico, 
que es el medio a través del cual se puede alcanzar el 
tiempo absoluto, permanecería inaccesible. El precio que 
entonces pagaríamos es que el “Nūr,” o la luz sagrada de 
Alá, El Altísimo, ya no podría descender sobre nosotros 
desde el mundo del tiempo cósmico para entrar en 
nuestros corazones.   

Cuando no tengamos “Nūr,” o luz, en nuestros corazones, 
seguiremos siendo un pueblo ciego por dentro; la terrible 
implicación de tal ceguera es que también seríamos 
resucitados ciegos en el próximo mundo:  

 

ذِهِ  فِي كَانَ  وَمَن  سَبِيلاٗ   وَأضََلُّ  أعَۡمَىٰ  لأۡخِٓرَةِ ٱ  فِي فَهُوَ  أعَۡمَىٰ  ۦٓهَٰ

(Corán, al-Isra’, 17:72) 

“Pero quien haya estado en esta vida ciego [en la 
incredulidad], en la otra vida también lo estará, pero estará 
más perdido aún” 

Una de las consecuencias de la ceguera en este mundo 
es que las personas no ‘piensan’; no estarían usando su 
facultad racional para reconocer la ‘Verdad’. No verían con 
el “Nūr” o luz de Alá. Este es precisamente el tipo de 
mundo que Dajjāl intenta lograr. Además, Alá, El 
Supremo, tiene tan baja opinión de tales personas que las 
compara con el ganado:  



 

68 
 

 لاَ  فهَُمۡ  عُمۡيٞ  بكُۡمٌ  صُمُّۢ  وَنِدَاءٓۚٗ  دُعَاءٓٗ  إلاَِّ  يَسۡمَعُ  لاَ   بمَِا ينَۡعِقُ  لَّذِيٱ  كَمَثلَِ  كَفَرُواْ  لَّذِينَ ٱ  وَمَثلَُ 
 يعَۡقِلوُنَ 

(Corán, al-Baqarah, 2:171) 

“El ejemplo de los que niegan la fe es como el animal que, 
cuando escucha la llamada del pastor, no percibe más que 
un ruido. (Ósea que) se hacen los sordos, los mudos y los 
ciegos, porque se niegan a usar la razón.”  

 

مَةِ ٱ يوَۡمَ  ۥوَنَحۡشُرُهُ  ضَنكٗا مَعِيشَةٗ  ۥلَهُ  فإَنَِّ   ذِكۡرِي عَن أعَۡرَضَ  وَمَنۡ   أعَۡمَىٰ  لۡقِيَٰ

(Corán, Tā Hā, 20:124) 

“Pero quien se aleje de Mi recuerdo [Mi religión] llevará 
una vida confusa (sin sentido), y el Día del Juicio lo 
resucitaré ciego.” 

Cuando Alá, El Omnipotente, creó el “Samā al-Dunyah” 
(es decir, el universo material en el que vivimos), también 
creó puertas o portales a través de los cuales podemos 
pasar de este mundo de espacio y tiempo a otros mundos 
de espacio y tiempo:  

تِناَ كَذَّبوُاْ  لَّذِينَ ٱ  إِنَّ  بُ  لهَُمۡ  تفَُتَّحُ  لاَ  عَنۡهَا سۡتكَۡبَرُواْ ٱوَ  بـ൘ِايَٰ  لۡجَنَّةَ ٱ  يَدۡخُلوُنَ  وَلاَ  لسَّمَاءِٓ ٱ  أبَۡوَٰ
لِكَ  لۡخِيَاطِۚ ٱ سَمِّ  فِي  لۡجَمَلُ ٱ يَلِجَ  حَتَّىٰ   لۡمُجۡرِمِينَ ٱ  نَجۡزِي وَكَذَٰ

(Corán, al-‘Arāf, 7:40) 

“Las puertas del cielo (por las que los Ángeles descienden 
a este mundo de espacio y tiempo y que los siervos de Alá 
pueden atravesar con “Basar,” es decir, visión interna, 
más allá de este mundo de espacio y tiempo hacia otros 
mundos) no se abrirían a quienes rechazan 



 

69 
 

desdeñosamente nuestro “Ayāt” (signos); y no pueden 
entrar en “Jannah” (paraíso) hasta que un camello pueda 
pasar por el ojo de una aguja (por lo tanto, nunca), y así 
castigamos a quienes se pierden en el pecado.”  

  

نَ  بَابٗا عَلَيۡهِم فَتحَۡنَا وَلوَۡ   يَعۡرُجُونَ  فِيهِ  فظََلُّواْ  لسَّمَاءِٓ ٱ مِّ

رَتۡ  إِنَّمَا  لَقَالوُٓاْ  رُنَا سُكِّ سۡحُورُونَ   قوَۡمٞ  نَحۡنُ  بَلۡ  أبَۡصَٰ  مَّ

(Corán, al-Hijr, 15:14-15) 

“Pero incluso si les hubiéramos abierto una puerta al cielo 
y ellos hubieran ascendido, una y otra vez, hasta él (para 
viajar a través del tiempo), seguramente habrían dicho: 
"¡Son sólo nuestros ojos los que están hechizados! ¡No!, 
¡hemos sido embrujados!”  

Alá, El Omnipresente, creó un sistema de tiempo con el 
cual se suponía que deberíamos vivir, y a través del cual 
deberíamos medir el tiempo y, lo que es más importante, 
podríamos viajar a través de diferentes mundos de 
espacio y de tiempo. Ese sistema de tiempo fue creado y 
diseñado por Alá, El Supremo, para desempeñar un papel 
crucial en nuestra vida espiritual. Debemos ver con él, 
escuchar con él, pensar con él y vivir con él. Debemos 
dormir con él y despertar del sueño con él. Lo más 
importante de todo es que nuestros corazones deben latir 
en sincronía con él. Cuando un pueblo deja de pensar, 
Dajjāl lo seduce para perturbar y transgredir ese equilibrio 
en lo que respecta al sistema de tiempo; la consecuencia 



 

70 
 

es que se pierde el contacto significativo con ese sistema 
de tiempo y se paga un precio terrible por ello. 

Este libro está escrito para recordar a nuestros lectores 
que todavía ‘piensan’, que la luna nueva “Hilāl” o (luna 
creciente), y las diferentes fases de la luna (todas las 
cuales podemos ver con nuestros propios ojos), se 
encuentran en el corazón mismo de ese sistema de 
tiempo ordenado divinamente:   

قِيتُ  هِيَ  قلُۡ  لأۡهَِلَّةِۖ ٱ  عَنِ  يَسۡـ൘لوُنكََ   وَلَيۡسَ  لۡحَجِّۗ ٱوَ  لِلنَّاسِ   مَوَٰ

(Corán, al-Baqarah, 2:189) 

“Y te preguntan [¡Oh, Muhammad!] acerca de las fases de 
la luna. Diles: “Son una señal para que la gente pueda fijar 
sus fechas y para medir el tiempo”. La luna nueva debe 
ser usada para determinar el tiempo de Hajj, o 
peregrinación……” 

El Corán ha explicado además que la función del sol, en 
ese sistema de tiempo, es iluminar, y que el movimiento 
constante de la luna alrededor de la Tierra está diseñado 
para permitir que la luna ilumine progresivamente y 
también, de tal manera que se genere un sistema de 
tiempo con el cual la humanidad pueda medir el tiempo 
que transcurre:   

نِينَ ٱ عَدَدَ  لِتعَۡلَمُواْ  مَنَازِلَ  ۥوَقَدَّرَهُ  نوُرٗا لۡقمََرَ ٱوَ  ضِيَاءٓٗ  لشَّمۡسَ ٱ  جَعَلَ  لَّذِيٱ هُوَ    لسِّ
ُ ٱ  خَلقََ  مَا لۡحِسَابَۚ ٱوَ  َّໂ  َلِك لُ  لۡحَقِّۚ ٱبِ  إلاَِّ  ذَٰ تِ ٱ يفُصَِّ  يَعۡلمَُونَ  لِقوَۡمٖ   لأۡيَٰٓ

فِ ٱ فِي إِنَّ  ُ ٱ  خَلقََ  وَمَا لنَّهَارِ ٱوَ  لَّيۡلِ ٱ  خۡتلَِٰ َّໂ تِ ٱ فِي وَٰ مَٰ تٖ  لأۡرَۡضِ ٱوَ  لسَّ  يَتَّقوُنَ  لِّقوَۡمٖ  لأَيَٰٓ

(Corán, Yūnus, 10:5-6) 



 

71 
 

 

“Él es quien hizo que el sol fuera una gloria radiante y a la 
luna una luz (de belleza), y determinó para ella etapas; 
para que pudierais conocer el número de años y el cálculo 
del tiempo. Alá creó este sistema con verdad y con 
rectitud. Así explica Sus Señales en detalle, para aquellos 
que comprenden. En la sucesión de la noche y el día, y en 
lo que Dios ha creado en los cielos y en la Tierra, hay 
signos para la gente piadosa”.  

Alá, El Misericordioso, nos ha recordado, para que no lo 
olvidemos, que la noche, el día, el sol, la luna y las 
estrellas han sido creados para funcionar en beneficio de 
toda la humanidad, y todos funcionan de manera que 
proporcionan un claro beneficio para la humanidad:  

رَ  تُۢ  لنُّجُومُ ٱوَ  لۡقمََرَۖ ٱ وَ  لشَّمۡسَ ٱوَ  لنَّهَارَ ٱوَ  لَّيۡلَ ٱ  لكَُمُ  وَسَخَّ رَٰ لِكَ  فِي إِنَّ  ۦٓۚ بِأمَۡرِهِ  مُسَخَّ تٖ   ذَٰ  لأَيَٰٓ
 يعَۡقِلوُنَ  لِّقوَۡمٖ 

(Corán, al-Nahl, 16:12) 

“Dios ha creado para vuestro beneficio la noche, el día, el 
Sol, la Luna y las estrellas; todos están sometidos a Su 
voluntad. En esto hay signos para quienes tienen la 
facultad de razonar” 

El Corán explica que las etapas de luna llena y de luna 
nueva están destinadas a proporcionar una guía con la 
cual la humanidad debe medir el tiempo durante el periodo 
de un mes lunar:   

 



 

72 
 

 يَسۡبَحُونَ  فلَكَٖ  فِي وَكُلّٞ  لنَّهَارِۚ ٱ  سَابقُِ  لَّيۡلُ ٱ وَلاَ  لۡقَمَرَ ٱ تدُۡرِكَ  أنَ لَهَآ  يَنۢبغَِي لشَّمۡسُ ٱ لاَ 

(Corán, Ya Sīn, 36:40) 

“No le es posible al Sol alcanzar a la Luna, ni la noche 
puede adelantarse al día. Cada uno circula en su espacio 
según Nuestra Ley”. 

Para los Siervos de Alá, El Más Altísimo, no hay otro mes 
que el mes lunar. Mientras la humanidad vivió con la luna 
— es decir, desde el momento de su nacimiento como 
luna nueva, y a través de sus etapas de crecimiento y 
declive hasta que disminuyera como si fuera una “rama 
vieja, seca y marchita de palmera datilera”—, la 
humanidad vivía en un mundo normal del tiempo en el que 
un año pasaba como un año, un mes transcurría como un 
mes, una semana como una semana, un día como un día, 
etc. Esta normalidad temporal se sincronizaba también 
con un tiempo sagrado; por lo tanto, el tiempo podía 
funcionar como un vehículo para que el corazón viajara a 
mundos más allá de este mundo. 

El famoso poeta, el Dr. Muhammad Iqbāl, escribió (en 
lengua urdu) una vez que “hay mundos más allá de las 
estrellas (transliteración: Sitaron Se Aage Jahan Aur Bhi 
Hain) ”:  

 ں يہ یبه اور جہاں  آگے  سے  ستاروں

 

Pero los árabes paganos cambiaron ese sistema de 
tiempo y, como consecuencia, muchos de ellos 
permanecieron sordos, mudos y ciegos cuando Alá, El 



 

73 
 

Más Alto, envió al último de los Profetas a su propio 
pueblo. El Corán tomó nota de este “Kufr”, o incredulidad, 
de los árabes paganos que solían añadir periódicamente 
un mes adicional al año de doce meses lunares para que 
el año lunar pudiera sincronizarse con el año solar. Alá, El 
Soberano Supremo, condenó esta manipulación del 
sistema de tiempo como “Kufr” o incredulidad: 

 

مُونَهُ  عَامٗا ۥيحُِلُّونَهُ  كَفَرُواْ  لَّذِينَ ٱ بهِِ  يضَُلُّ  لۡكُفۡرِۖ ٱ فيِ زِياَدَةٞ  لنَّسِيٓءُ ٱ  إِنَّمَا  عَامٗا ۥوَيحَُرِّ
مَ  مَا عِدَّةَ  لِّيوَُاطِـ൚واْ  ُ ٱ حَرَّ َّໂ  ْمَ  مَا فَيحُِلُّوا ُۚ ٱ حَرَّ َّໂ  َلِهِمۗۡ  سُوٓءُ  لهَُمۡ   زُيِّن ُ ٱ وَ  أعَۡمَٰ َّໂ  َلۡقوَۡمَ ٱ يَهۡدِي  لا 

فِرِينَ ٱ  لۡكَٰ

(Corán, at-Taubah, 9:37) 

“Cambiar los meses sagrados es acrecentar aún más la 
incredulidad. Así se extraviaron los que se negaron a 
creer, unos años declaraban lícito lo que otros años 
declaraban ilícito, así al número (de 12) meses sagrados 
añadían otro mes en algunas ocasiones para declarar 
lícito lo que Dios había prohibido. (El demonio) les hizo ver 
sus malas obras como buenas. Sepan que Dios no guía a 
la gente que se niega a creer.” 

Luego vino otra civilización pagana que apareció en el 
escenario del mundo como la civilización occidental 
moderna. Surgió en “Ākhir al-Zamān,” o el final de los 
tiempos, y, al igual que los árabes paganos, mantenía el 
año con doce meses, pero decidía arbitrariamente que 
algunos meses tuvieran 30 días y otros 31, mientras que 
solo un mes, es decir, febrero, a veces tendría 28 días y a 



 

74 
 

veces 29. Así, le dio a la humanidad un nuevo sistema de 
tiempo que deliberadamente se apartaba del mes lunar 
mientras sincronizaba un año lunar de doce meses con un 
año solar.   

Recordamos a nuestros amables lectores que el 
calendario del Papa Gregorio XIII, que ahora se usa casi 
universalmente (al igual que el anterior calendario 
Juliano), representan ambos un ataque destructivo al 
sistema sagrado del tiempo que funciona en todas partes 
y se extiende por toda la creación de Alá; y sin embargo, 
debería de ser el mes lunar el que se encuentre en el 
corazón mismo de esa creación divina.  

Ambos calendarios (Juliano y Gregoriano) abandonaron 
ese sistema sagrado del tiempo y lo sustituyeron por un 
sistema falso de tiempo en el que eligieron, como los 
árabes paganos antes que ellos, mantener también doce 
meses para constituir un año, pero decidieron 
arbitrariamente prescindir del mes lunar y decidieron 
reemplazarlo con meses, algunos de los cuales ahora 
tenían 31, 30, 29 y 28 días. 

La moderna civilización occidental continuó imponiendo 
este sistema satánico gregoriano de tiempo civil a toda la 
humanidad y, en el proceso, el Occidente pagano ha 
logrado que 999 de cada 1000 personas abandonen el 
sistema sagrado de tiempo que nos legó el Único Dios 
Supremo de toda la humanidad.   



 

75 
 

Nuestros amables lectores no necesitan doctorados para 
reconocer que el Papa de Roma actuó de esta manera en 
nombre del “Dajjāl,” el falso Mesías. 

Como consecuencia de la aceptación universal de este 
cambio del sistema lunar de tiempo, en el cual la mayoría 
de las personas entraban en “Kufr” o incredulidad, la 
humanidad ya no vive con el sistema de tiempo ordenado 
por Alá, El Sublime. La mayoría de los musulmanes ahora 
recurren a la luna sólo con el propósito de determinar 
cuándo hay que observar eventos religiosos como el 
ayuno del mes de Ramadán y la celebración de Eid al-Fitr 
y la celebración de Eid al-Adha.  

Aquí hay pruebas contundentes que confirman la grave 
advertencia en el Corán en la Sūrah al-‘Asr, de que 
cuando llegue la tarde de la historia, la humanidad viviría 
en un estado de pérdida, salvo aquellos que tienen fe y 
cuya conducta es recta, y que se exhortan mutuamente a 
aferrarse a la Verdad y a ser pacientes en la adversidad. 

 

 لۡعصَۡرِ ٱوَ 

نَ ٱ إِنَّ  نسَٰ  خُسۡرٍ  لفَِي لإِۡ

تِ ٱ  وَعَمِلوُاْ  ءَامَنوُاْ  لَّذِينَ ٱ  إلاَِّ  لِحَٰ بۡرِ ٱبِ  وَتوََاصَوۡاْ  لۡحَقِّ ٱبِ  وَتوََاصَوۡاْ  لصَّٰ  لصَّ

(Corán, al-Asr, 103:1-3) 

“Alá, el Altísimo, jura por ese momento en el tiempo 
cuando llega la última tarde de la historia, que toda la 
humanidad, en ese momento, viviría en un estado de 



 

76 
 

pérdida, salvo aquellos que tienen fe y son rectos en su 
conducta, y que se exhortan mutuamente a aferrarse a la 
Verdad y a ser pacientes en las adversidades de ese 
tiempo.” 

El Corán profetizó que la humanidad se olvidaría de la 
luna, y en el proceso abandonaría el sistema de tiempo 
ordenado por Alá, El Digno de Alabanza. Así lo hizo 
cuando declaró [en un “Ayah Mutashābihah” (verso que 
necesita ser interpretado)], que cuando la Última Hora se 
acerque, la luna se rompería en añicos, en el sentido de 
que su función ordenada por lo Divino como medio para 
contar los años y medir el tiempo sería universalmente 
abandonada:  

 لۡقمََرُ ٱ نشَقَّ ٱوَ  لسَّاعَةُ ٱ  قۡترََبتَِ ٱ

(Corán, al-Qamar, 54:1) 

“¡Se acerca la última hora, la luna se romperá en dos!”   

 

Eso es precisamente lo que ha ocurrido ahora, como se 
explica en este libro. Pregunte a cualquier persona cuál es 
su edad, y los lectores obtendrán pruebas contundentes 
del abandono universal de la luna para la medición del 
tiempo. 

El resultado de este abandono del sistema de tiempo 
ordenado por Alá es que la ominosa profecía del Profeta 
Muhammad (صلى الله عليه وسلم) se ha cumplido ahora para la mayor parte 
de la humanidad, y ha surgido un mundo extraño y 
abyecto en el que el tiempo ahora se mueve más rápido y 



 

77 
 

cada vez más rápido. El bendito Profeta profetizó que un 
año entero pasaría como un mes, y un mes entero como 
una semana, y una semana entera como un día…etc.:  

دٍ  بْنُ  عَبَّاسُ  حَدَّثنََا ، مُحَمَّ ِ  عَبْدُ  حَدَّثنََا مَخْلدٍَ، بْنُ  خَالِدُ  حَدَّثنََا الدُّورِيُّ َّစ  ُعُمَرَ  بْن ،  الْعمَُرِيُّ
ِ  رَسُولُ  قَالَ  قَالَ  مَالِكٍ، بْنِ  أنَسَِ  عَنْ  الأنَْصَارِيِّ، سَعِيدٍ   بْنِ  سَعْدِ  عَنْ  َّစ عليه الله صلى  

مَانُ  يَتقََارَبَ  حَتَّى السَّاعَةُ  تقَوُمُ  لاَ  "  وسلم   كَالْجُمُعَةِ  وَالشَّهْرُ  كَالشَّهْرِ   السَّنَةُ  فَتكَُونُ  الزَّ
رْمَةِ  السَّاعَةُ  وَتكَُونُ  كَالسَّاعَةِ  الْيوَْمُ  وَيكَُونُ  كَالْيوَْمِ  الْجُمُعَةُ  وَتكَُونُ    قَالَ  . "  بِالنَّارِ  كَالضَّ

 سَعِيدٍ  بْنِ  يَحْيَى أخَُو هُوَ  سَعِيدٍ  بْنُ  وَسَعْدُ  . الْوَجْهِ   هَذَا مِنْ  غَرِيبٌ  حَدِيثٌ  هَذَا عِيسَى أبَوُ
.  الأنَْصَارِيِّ   

 

Anas bin Malik narró que el Mensajero de Alá había dicho: 
"La hora no comenzará hasta que el tiempo se contraiga, y 
el año sea como un mes, un mes sea como la semana, y 
la semana sea como el día, y el día sea como la hora, y la 
hora sea como el destello del fuego.” (Sahīh Bukhārī) 

Este escritor sostiene que cuando la humanidad abandonó 
el sistema de tiempo ordenado por Alá, El Exaltado, y la 
gente fue obligada a adoptar un sistema rival de tiempo 
tecnológico en constante avance, el resultado previsible 
fue que el “Mizān” o el equilibrio ordenado por Alá, El 
Bondadoso, en Su creación se vio alterado, y ahora los 
corazones de la mayoría de la humanidad ya no laten en 
armonía con el tiempo tal como lo ordenó Alá, el Supremo. 
Esta es la explicación del porque se percibe el tiempo 
pasar más rápido y cada vez más rápidamente.   

La escatología islámica nos permite identificar ese sistema 
lunar y rival del tiempo tecnológico, en el cual el tiempo 



 

78 
 

pasa cada vez más rápidamente, por culpa del Dajjāl, el 
falso Mesías. Lo explicamos, por supuesto, dentro del 
contexto de una explicación escatológica islámica incluida 
dentro de una civilización occidental moderna que, como 
Dajjāl, tiene la palabra “Kufr” escrita en su frente. La 
jugada maestra del Dajjāl es de obligarnos a seguir un 
sistema falso de tiempo puesto que se trata de un tiempo 
tecnológico y que avanza cada vez más rápidamente, y 
esta percepción se está desplegando ante nuestros ojos 
atónitos, y las dos primeras víctimas son las siguientes:  

En primer lugar, son víctimas aquellos que están 
atrapados en un tiempo tecnológico que avanza cada vez 
más rápidamente y ya no tienen suficiente tiempo para 
recitar el Corán como debería ser recitado, es decir, de 
principio a fin cada mes lunar. El Corán ha registrado un 
lamento del Profeta Muhammad (SAW), el cual se quejó a 
Alá, el Enriquecedor, de que su gente ya había 
abandonado el Corán:  

سُولُ ٱ وَقَالَ  رَبِّ  لرَّ ذَا تَّخَذُواْ ٱ  قوَۡمِي إِنَّ  يَٰ مَهۡجُورٗا  لۡقرُۡءَانَ ٱ هَٰ  

Corán, al-Furqān, 25:30 

Dijo el Mensajero: “¡Oh, Dios mío! Mi pueblo ha 
abandonado el Corán” 

La primera evidencia de tal traición al Corán fue cuando 
los musulmanes dejaron de recitan el Corán de acuerdo 
con la manera ordenada por Dios, en la que debería ser 
recitado.  



 

79 
 

Como consecuencia de esta traición al Libro Sagrado de 
Alá, ellos no pueden ni estudiar el Corán, ni el Corán 
puede proporcionarles un velo “Hijāb” que los separe del 
mundo impío, y también los cubra y proteja de tantos 
peligros que continúan surgiendo al final de los tiempos.   

En segundo lugar, al abandonar el sistema de tiempo 
ordenado por Alá, El Soberano, eventualmente estamos 
condenados a vivir en un vacío espiritual; además al ser 
abrazados por un tiempo tecnológico que avanza más 
rápidamente, nos convertimos en prisioneros del sistema 
del tiempo del Dajjāl. Las personas que hayan 
abandonado el sistema de tiempo divino se vuelven 
pensadores superficiales que viven atrapados en el 
momento y en pequeñas cápsulas de tiempo. Estas 
personas ya no pueden conectar los hilos de la historia 
para interpretar y entender el pasado correctamente; 
tampoco pueden penetrar el mundo actual para 
comprender la realidad que ahora los confronta; y carecen 
de la visión necesaria para anticipar el mundo que se 
avecina que será aún más peligroso todavía.   

El propósito principal de este libro es dirigir la atención de 
los lectores al papel fundamental de la recitación continua 
del Corán, de principio a fin cada mes lunar, y de la 
manera en que Alá, el Eterno, ordenó que se recitara el 
Corán, como el medio a través del cual los musulmanes 
podrían recuperar la “Mizān” (balanza) perdida, y también 
regresar al verdadero sistema de tiempo ordenado por 



 

80 
 

Alá, El Eterno. Así pueden escapar del abrazo del sistema 
de tiempo rival, es decir, del tiempo del Dajjāl.  

Esto solamente será posible porque Alá, El Altísimo, nos 
ha entregado una balanza “Mizān” en el Corán, y al recitar 
el Corán como debe ser recitado, el Corán restaurara la 
balanza “Mizān” en nuestros corazones:  

 

ُ ٱ َّໂ قَرِيبٞ  لسَّاعَةَ ٱ لَعلََّ  يدُۡرِيكَ  وَمَا لۡمِيزَانَۗ ٱوَ  لۡحَقِّ ٱبِ  لۡكِتَٰبَ ٱ  أنَزَلَ  لَّذِيٓ ٱ 

Corán, al-Shurā, 42:17 

“Dios es Quien reveló el Libro que contiene la verdad y la 
justicia. ¿Cuándo te darás cuenta de que la Última Hora 
está cerca, y que necesitarás ese libro y ese equilibrio 
más que nunca?” 

A medida que el lector sigue el método de recitación del 
Corán explicado en este libro, se recuperará el equilibrio 
“Mizān” del tiempo y, como consecuencia, se 
experimentará un retorno a una percepción del paso del 
tiempo de manera normal; así, un año volvería a pasar 
como si fuese un año, un mes como si fuese un mes, una 
semana como si fuese una semana, un día como si fuese 
un día, etc.  

Este libro, por lo tanto, presenta evidencias convincentes 
de la importancia estratégica de la escatología islámica, ya 
que reconoce este extraordinario rol de la recitación 
continua y genuina del Noble Corán (a diferencia de otras 
formas de recitar el Corán) para garantizar la seguridad 
personal en el fin de los tiempos.    



 

81 
 

Los hindús, los budistas, los judíos y los cristianos 
tendrían que encontrar un medio alternativo para restaurar 
el tiempo normal, divinamente ordenado, en sus vidas, a 
menos que decidan recurrir a este Corán. El musulmán 
tiene la fortuna de contar con el Corán, que es un libro 
protegido por Dios. 

  



 

82 
 

 

 

CAPITULO SIETE 

 

Beneficios de la recitación del  

Corán como debería ser recitado. 

 

سۡتوُرٗا  حِجَابٗا لأۡخِٓرَةِ ٱبِ  يؤُۡمِنوُنَ  لاَ  لَّذِينَ ٱ وَبَيۡنَ  بَيۡنكََ  جَعَلۡنَا  لۡقرُۡءَانَ ٱ  قَرَأۡتَ  وَإِذَا مَّ  

Corán, al-Isra’, 17:45 

“Cada vez que recitas el Corán (como debería ser 
recitado), colocamos una barrera invisible entre nosotros y 
aquellos que no creen en la vida futura; así 
permaneceremos protegidos de sus ataques.”  

El tiempo histórico tiene un amanecer y se mueve 
constantemente hacia un atardecer. El Corán ha advertido 
que cuando llegue el atardecer de la historia, toda la 
humanidad estará en un estado de desorientación, a 
excepción de aquellos que tienen fe en Alá, el Glorioso, 
que son rectos en su conducta y que exhortan unos a 
otros a aferrarse firmemente a la Verdad y a ser pacientes 
frente a las pruebas, dificultades y adversidades de ese 
período de tiempo:  

 

 

 



 

83 
 

لۡعصَۡرِ ٱوَ   

نَ ٱ إِنَّ  نسَٰ خُسۡرٍ  لفَِي لإِۡ  

تِ ٱ  وَعَمِلوُاْ  ءَامَنوُاْ  لَّذِينَ ٱ  إلاَِّ  لِحَٰ بۡرِ ٱبِ  وَتوََاصَوۡاْ  لۡحَقِّ ٱبِ  وَتوََاصَوۡاْ  لصَّٰ لصَّ  

Corán, al-Asr, 103:1-3 

CONSIDERA el vuelo del tiempo a través de la Historia 
mientras va desde su amanecer hasta su atardecer y llega 
a la tarde ya avanzada de esa historia. En verdad, la 
humanidad está condenada a perderse ante las pruebas y 
tribulaciones de ese periodo de tiempo, a menos que sean 
de aquellos que alcanzan la fe, y realizan obras virtuosas, 
y se exhortan mutuamente a mantenerse firmes en la 
verdad, y se exhortan mutuamente a tener paciencia ante 
la adversidad.  

Entre las pruebas y tribulaciones de ese período de 
tiempo, que sería la tarde tardía de la historia, se 
encuentra la prueba más importante relacionada con el 
tiempo mismo. A medida que la humanidad se va 
desviando y se deja persuadir de abandonar el sistema de 
tiempo ordenado por Alá, el Eterno, el Profeta Muhammad 
 advirtió que se experimentaría un paso del tiempo (صلى الله عليه وسلم)
cada vez más acentuado. Esto ocurriría porque los 
corazones de las personas se dejarían llevar cada vez 
más en la dirección del “Kufr” o la incredulidad.   

Este libro fue escrito para guiar a los lectores hacia esa 
manera de recitar el Corán que restauraría los corazones 
preparándolos para al camino de Alá de tal forma que los 
corazones ahora latirían en armonía con el resto de la 



 

84 
 

creación de Alá. El resultado de tal recitación constante 
del Corán es que el tiempo ya no se movería cada vez 
más rápidamente, sino que, más bien, se movería de 
manera normal, tal como fue previsto por Alá, El Paciente.  

Por supuesto, la recitación mensual del Corán proporciona 
muchos otros beneficios constantemente de acuerdo con 
el método explicado en este libro. Por ejemplo, Alá, 
omnipotente, ha declarado que colocaría un “Hijāb” o velo, 
que nos protegería del daño que proviene del mundo ateo 
y desprovisto de Dios en el que vivimos actualmente:  

 

سۡتوُرٗا  حِجَابٗا لأۡخِٓرَةِ ٱبِ  يؤُۡمِنوُنَ  لاَ  لَّذِينَ ٱ وَبَيۡنَ  بَيۡنكََ  جَعَلۡنَا  لۡقرُۡءَانَ ٱ  قَرَأۡتَ  وَإِذَا مَّ  

Corán, al-Isra’, 17:45 

“Cada vez que recitas el Corán (como debería ser 
recitado), se coloca una barrera invisible entre tú y 
aquellos que no creen en la vida futura; así permanecerás 
protegido de sus ataques.” 

  



 

85 
 

 

 

Conclusión 

 

Sería difícil explicar por qué la mayoría de aquellos que 
leen este libro en esta época desoladora y moderna, 
incluidos muchos que han estado vinculados al Corán 
durante toda su vida, que aprenden cosas sobre el Corán 
que nunca habían sabido antes, o que ahora aprenden por 
primera vez. Su primera reacción sería de estar 
sorprendidos, y esto podría llevarlos a dudar del 
conocimiento presentado en este libro. Les invitamos, 
amablemente, a estudiar este libro cuidadosamente antes 
de emitir un juicio desfavorable.   

Algunos de nuestros lectores quedaran estupefactos al 
aprender, a partir de la evidencia presentada en este libro, 
que tienen la obligación de recitar el Corán de la primera a 
la última página una vez al mes a lo largo de toda su vida; 
y que, si no lo hacen, podrían posiblemente unirse a la 
compañía de aquellos que han dejado o abandonado el 
Corán.  

Les recordamos el lamento hecho por el Profeta 
Muhammad (SAW) cuando se quejó ante Alá, El 
Todopoderoso, de que su pueblo ya había abandonado el 
Corán. Esa queja es tan grande que constituye todo un 
versículo del propio Corán:  

 



 

86 
 

سُولُ ٱ وَقَالَ  رَبِّ  لرَّ ذَا تَّخَذُواْ ٱ  قوَۡمِي إِنَّ  يَٰ مَهۡجُورٗا  لۡقرُۡءَانَ ٱ هَٰ  

Dijo el Mensajero: “¡Oh, Dios mío! Mi pueblo ha 
abandonado el Corán” (Corán, al-Furqān, 25:30 ) 

Es aún más asombroso que las mismas personas que 
prácticamente ya han abandonado el Corán, o que tienen 
un conocimiento superficial del conocimiento presentado 
en este libro sobre el Corán, y que ahora ocupan puestos 
de presidentes o como miembros de los Comités de 
Administración y tienen acceso y control de los asuntos de 
las “Masājid,” (mezquitas) impidan que este escritor 
enseñe y dé conferencias en esos mismos “Masājid” sobre 
los que ellos tienen cierta autoridad.  

La razón de esta ominosa toma de control de las Casas 
Sagradas de Alá en el mundo del islam por parte de estas 
personas es que los enemigos del islam quieren silenciar 
a los auténticos eruditos del islam en todo el mundo, y 
sustituirlos por aquellos que enseñan y predican el islam 
de una manera que no suponga ninguna amenaza para el 
Dajjāl y su malvado plan sionista de gobernar el mundo 
entero.    

El profeta Mohammed (صلى الله عليه وسلم) nos avisó que vendría una 
época en la que no quedaría nada del islam salvo el 
nombre; y continuó proporcionándonos pistas para 
reconocer esa época. Dijo que no quedaría nada del 
Corán salvo unos rastros de la escritura. Por lo tanto, sería 
como consecuencia del abandono del Corán que ocurriría 
el gran colapso. Luego profetizó que las mezquitas serían 
estructuras grandiosas, pero que carecerían de líderes. 



 

87 
 

Carecerían de guías porque el Corán no se explica ni se 
enseña adecuadamente en las mezquitas, y esto, a su 
vez, sería porque a los eruditos que pueden enseñar con 
competencia no se les permitiría enseñar y predicar en las 
mezquitas. El bendito Profeta terminó su profecía 
dirigiendo la atención principal a los eruditos del islam que 
traicionarían el islam mientras permanecerían ligados a 
tales mezquitas donde la libertad es efectivamente 
denegada, y que por lo tanto carecerían de guía espiritual. 
Declaró acerca de esos eruditos del islam que serían las 
peores personas bajo el cielo: 

 

سْلاَمِ  مِنَ  يَبْقىَ لاَ   زَمَانٌ  النَّاسِ  عَلَى  يَأتِْيَ  أنَْ  يوُشِكُ    إلاَِّ  الْقرُْآنِ  مِنَ  يبَْقَى وَلاَ  اسْمُهُ   إلاَِّ  الإِْ
  السَّمَاءِ  أدَِيمِ  تحَْتَ  مَنْ  شَرُّ  عُلمََاؤُهُمْ  الْهُدَى مِنَ  خَرَابٌ  وَهِيَ  عَامِرَةٌ  مَسَاجِدُهُمْ  رَسْمُهُ 

تعَوُدُ  وَفِيهِمْ  الْفِتْنَةُ  تخَْرُجُ  عِنْدِهِمْ  مِنْ   

 

“Llegará un tiempo para la humanidad en el que nada 
quedará del islam excepto el nombre, nada quedará del 
Corán excepto la forma de sus letras. Sus mezquitas 
serán grandes construcciones, pero estarán privadas de 
guía espiritual. Sus eruditos religiosos serán las peores 
personas bajo el cielo, de ellos surgirá la corrupción; por lo 
tanto, todo ello contribuirá a la causa principal del 
colapso.”   

(Sunan, Baihaqī)  

Aunque siempre podemos perdonar a quienes nos hacen 
daño, personalmente, no podemos perdonar a quienes 



 

88 
 

nos impiden enseñar el bendito Corán, especialmente en 
la Noble Casa de Alá (SW); y por lo tanto, si nuestro 
esfuerzo por enseñar el Corán es aceptado por Alá, El 
Misericordioso, aquellos que nos niegan el permiso para 
enseñar el Corán tendrán que responder en el Día del 
Juicio Final por su conducta pecaminosa. Si fuesen 
arrojados al fuego del infierno porque impidieron que los 
eruditos del islam enseñasen el Corán, especialmente en 
una Mezquita, solo podrían culparse a ellos mismos.  

Oramos para que este Corán eventualmente pueda abrir 
las puertas de la Mezquita para aquellos que tienen fe en 

la palabra de dios y que son fieles al Corán. ¡Amén! 

Vivimos en un mundo en el que los creyentes tienen cada 
vez menos tiempo para recitar el Corán, y como 
consecuencia, hay muchos que ahora ya no recitan el 
libro; no es descabellado anticipar que vendrá una 
generación que abandonará completamente la recitación 
del Corán. De hecho, el Corán ya nos había advertido 
precisamente sobre tal abandono del Libro Sagrado. Lo ha 
hecho en una queja del Profeta que fue citada 
anteriormente: (Corán, al-Furqān, 25:30). 

Dijo el Mensajero: “¡Oh, Dios mío! Mi pueblo ha 
abandonado el Corán”.  

  



 

89 
 

 

The Qur’ān must also be studied!  

Además de recitar el Noble Corán continuamente, 
tenemos la obligación de estudiarlo para poder encontrar 
la explicación de todas las cosas que ofrece:  

لْنَا وَرَحْمَةً  وَهُدًى شَيْءٍ  لِكُلِّ  تِبْيَاناً الْكِتاَبَ  عَليَْكَ  وَنَزَّ  

لِلْمُسْلِمِينَ  وَبشُْرَىٰ   

(Corán, al-Nahl, 16:89) 

“Y te he enviado y revelado (a ti Muhammad) el Libro que 
lo explica todo, el cual proporciona guía, misericordia y 
albricias para los musulmanes que se someten a Dios.”  

El Corán explica, por ejemplo, que el dinero debe tener un 
valor intrínseco para que pueda almacenar valor de 
manera confiable a lo largo del tiempo. Así, el Corán 
menciona explícitamente el “Dinār” o moneda de oro, y el 
“Dirham” o moneda de plata, como dinero.  

Cuando se utilizan el Dinar o bien el Dirham, tenemos en 
cuenta que ambos pueden almacenar valor de manera 
confiable durante un largo período de tiempo; por lo tanto, 
los jóvenes que huyeron de la cueva como se describe en 
la Sūrah al-Kahf, y que se durmieron durante 300 años, 
aún pudieron comprar alimentos con su dinero después de 
un período de tiempo tan sumamente largo. (Cabe señalar 
de paso que cuando el Corán declara que durmieron 
durante 300 años —“pero algunos añaden nueve”— indica 
un intento pecaminoso de reemplazar el tiempo lunar por 



 

90 
 

el tiempo solar como medio para medir el paso del tiempo: 
300 años lunares + 9 años lunares = 300 años solares. 
Este escritor está agradecido con uno de sus estudiantes 
que le señaló esta interpretación de este versículo del 
Corán.) 

El Corán también describe el dinero como materialmente 
tangible. El dinero tiene peso, ya que los israelitas se 
opusieron al nombramiento de Tālūt (es decir, Saúl en la 
Biblia) como su rey porque, como argumentaron en la 
Sūrah al-Baqarah (2:247), él no poseía ni siquiera un 
“Sa’a” de riqueza. Un “Sa’a” es, por supuesto, una medida 
de peso.   

Sin duda, es una traición al Corán que multitudes de 
musulmanes hoy en día permanezcan en un estado de 
ignorancia feliz acerca de los peligrosos cambios que 
están ocurriendo en el mundo del dinero. 

Este escritor ha dedicado toda su vida a producir libros 
que se ocupan en gran parte de lo que el Corán ha 
explicado con respecto a la era en la que vivimos 
actualmente, es decir, “Ākhir al-Zamān” o el Fin de los 
Tiempos. Este escritor ofrece este libro titulado: El Corán y 
la Luna—Metodología para la Recitación del Corán, así 
como el libro complementario, ahora renombrado como: El 
Corán y las Estrellas—Metodología para el Estudio del 
Corán, a estudiantes que cursan estudios en instituciones 
de educación superior islámica como el Dār al-‘Ulūm y 
Jāmi’ah, así como a licenciados de estas instituciones, con 
la expectativa confiada de que estos dos libros les 



 

91 
 

ayudasen a ‘pensar’. Este escritor lo hace mientras 
recuerda el ominoso comentario del eminente erudito 
islámico, el Dr. Muhammad Iqbāl (que Alá tenga 
misericordia de él), que no fue educado ni en un Dār al-
‘Ulūm ni en un Jāmi’ah, y que declaró que el mundo del 
islam dejó de 'pensar' hace ya 500 años. 

 

[Vean el ensayo ‘The Principle of Movement in the 
Structure of Islam’ en su ‘Reconstruction of Religious 
Thought in Islam’. 
http://www.archipress.org/docs/pdf/iqbalreconstruction.pdf]  

  



 

92 
 

 

 

Lista de libros del mismo autor, se pueden encontrar 
en el The INH Bookstore 

www.imranhosein.com 

  

1. Signs of the Last Day in the Modern Age;    

2. Sūrah al-Kahf and the Modern Age;   

3. An Islamic View of Gog and Magog in the Modern World;   

4. Jerusalem in the Qur’ān;  

5. Dajjāl the Qur’ān and Awwal al-Zamān;    

6. The Islamic Travelogue—2008;   

7. The Strategic Importance of Dreams and Visions in Islam;   

8. The Qur’ān and the Stars - Methodology for Study of the 
Qur’ān;  

9. Islam and Buddhism in the Modern World;  

10. The Caliphate the Hejaz and the Saudi-Wahhabi Nation-
State;   

11. The Qur’ān Dajjāl and the Jasad;   

12. Sūrah al-Kahf Explanation and Commentary;   

13. Constantinople in the Qur’ān;  

14. Fasting and Power;  

15. The Qur’ān the Great war and the West;   



 

93 
 

16. One Jamaat—One Ameer: The Organization of a Muslim 
Community in the Age of Fitan;   

17. The Qurānic Method of Curing Alcoholism and Drug 
Addiction;  

18. Iqbal and Pakistan’s Moment of Truth;  

19. Explaining Israel’s Mysterious Imperial Agenda;  

20. The Gold Dinār and Silver Dirham—Islam and the Future of 
Money;  

21. The Strategic Importance of the Isrā and M’irāj;   

22. The Importance of the Prohibition of Ribā in Islam;  

23. Madīna returns to Center-Stage in Ākhir al-Zamān;   

24. George Bernard Shaw and the Islamic Scholar;  

25. In Search of Khidr’s Footprints in Ākhir al-Zamān;  

26. A Muslim Response to the Attack on America;  

27. The Islamic Travelogue—2003;  

28. The Qur’ān and the Moon—Methodology for Monthly 
Recitation of the Qur’ān;  

29. The Qur’ānic Foundations and Structure of Muslim Society 
(in 2 vols). A master-piece written by Maulana Dr. Muhammad 
Fazlur Rahman Ansari (الله همحر), the teacher of Imran N. Hosein.    

[Faltan algunos libros en esta lista. Están esperando a ser 
editados para poder ser reeditados en Inchalá.] 

 



 

94 
 

Traducción al español por Alberto López 
lebreuilh@gmail.com  

  



 

95 
 

 


